CAMINHO DE HOSPITALIDADE

SEGUNDO O ESTILO DE S. JOAO DE DEUS

Espiritualidade da Ordem



Ficha Técnica

Titulo: Caminho de Hospitalidade Segundo o Estilo de S. Jodo de Deus - Espiritualidade da Ordem.
Foto da Capa: S. Jodo de Deus, Basilica de S. Pedro - Cidade do Vaticano.
Ano: 2005 — 1* Ediccao Portuguesa
Edi¢do: Editorial Hospitalidade
Provincia Portuguesa da Ordem Hospitaleira de S. Jodo de Deus
Rua S. Toméas de Aquino, 20
1600-871 Lisboa
Tiragem: 2000 exemplares
Design: Loja da Imagem

Impressdo e acabamento:

Documento para uso interno da Provincia Portuguesa da Ordem Hospitaleira de S. Jodo de Deus.

Proibida a comercializagao.

Edigdo Original:

Sintese e elaboracdo de: Valentin Riesco, OH — José Cristo Rey Garcia Paredes, CMF
Ano: 2004 — 1* Edicao
Edi¢do: Curia Geral da Ordem Hospitaleira de S. Jodo de Deus

Roma

Tradugdo: Fernando de Pinho



APRESENTACAO

A nossa Ordem Hospitaleira, seguindo os principios emanados pelo Concilio Vaticano II,
concretamente do Decreto Perfectae Caritatis, para a adequada renovacdo da Vida Religiosa,
realizou nos ultimos anos uma série de reflexdes que ajudaram os Irmdos e Colaboradores a
viverem o carisma da hospitalidade recebida de Sdo Jodo de Deus, no servigo prestado aos pobres e
aos necessitados.

Para isso promoveu uma dimensao pastoral e evangelizadora, insistindo muito na necessidade de
viver a assisténcia, abrindo-se aos contributos da técnica, mas tendo em especial atencdo a
humanizagdo, reforcando a nossa identidade, mas respeitando, tanto na colaboracdo como no
servigo, as pessoas que professam outras crencas religiosas, tendo bem presentes as questdes
bioéticas que se colocam nos dias de hoje no mundo da Satde e procurando responder-lhes a luz do
Magistério da Igreja.

Desde ha anos que estamos comprometidos com a reflexao sobre a nossa Espiritualidade, que agora
apresento e que intituldimos: “Caminho de Hospitalidade segundo o estilo de Sdo Jodo de Deus.
Espiritualidade da Ordem Hospitaleira”.

Desde hd anos os Irmaos, sobretudo os formadores, mas também muitos Colaboradores
manifestavam o desejo de poderem dispor de um guia de Espiritualidade na Ordem.

Queriamos ter uma reflexdo actual sobre a Espiritualidade. Sentiamos a necessidade de uma
reflexdo adequada na qual exprimissemos a interpretagdao que hoje fazemos da forma de viver o
espirito de Sdo Joao de Deus, tanto no nosso estilo de vida pessoal como no servico aos enfermos.

Existiam jd, realizados por diversos autores, especialmente Irmfos, muitas abordagens dessa
reflex@o, mas precisdvamos de uma que fosse, neste momento, a expressao do sentir da Ordem.

O LXIII Capitulo Geral, celebrado em 1994, abordou este tema, considerou que era necessirio e
decidiu que fosse elaborada esta reflexdo. Projectou-se realizd-la num ano. Pensou-se que a
celebracdo do V Centendrio do nascimento de Sdo Jodo de Deus, 1995-1996, fosse o momento
oportuno para a publicar. Como as vezes sucede, o tempo de elaboracdo demorou mais tempo do
que estava inicialmente previsto.

Depois do Capitulo, foi nomeada uma Comissdo, formada por Irméos de diferentes culturas:
Valentin A. Riesco, José Sanchez, Bernhard Binder, Stephen de la Rosa, Rafael Teh, Francis
Mannaparampil, e um colaborador, o professor Pietro Quattrocchi, sacerdote e socidlogo. Participou
igualmente, como assessor para a planificacdo do trabalho a realizar pelos diferentes membros da
Comissdo, o P. Camilo Macise, Superior Geral dos Carmelitas Descalgos, tendo-se realizado com
ele duas reunides.

No final, orientados pelo mesmo P. Macise, decidiu-se procurar um te6logo da vida espiritual, que
fizesse uma redacg¢do final com todo o material elaborado, integrando os elementos necessdrios para
o desenvolvimento do que poderia ser hoje a apresentacdo da Espiritualidade de uma Instituicdo.



Embora tenhamos logo encontrado a pessoa que assumiu esta responsabilidade, ela estava muito
ocupada, de modo que o tempo foi passando e, mais tarde, pedindo desculpa, informou-nos que nio
podia dedicar-se com a necesséria intensidade a realizacdo de um trabalho tdo vasto.

Tinham j4 passado seis anos. Estivamos em vésperas do LXV Capitulo Geral, que teve lugar no ano
2000, sem ainda termos concluido o livro, mas com a esperanca de poder termina-lo a breve prazo,
pois o material havia sido entregue ao P. José Cristo Rey Garcia Paredes, o qual se tinha
comprometido a fazer a sintese.

Terminado o Capitulo, em finais de Novembro, nomeou-se uma pequena comissdo para ajudar o P.
José Cristo Rey. A escolha dos seus membros obedeceu a preocupacio de todos os seus membros
falarem a mesma lingua, a fim de facilitar o trabalho. Essa comissdo era composta pelos Irmaos
Valentin A. Riesco, Jesis Etayo e Francisco Benavides. Eu mesmo participei nas diferentes

reunides e fiz a leitura 2 medida que os capitulos iam sendo elaborados, exprimindo o meu
pensamento sobre eles.

Gracas a Deus, o trabalho estd finalmente concluido e apresentamo-lo 2 Ordem como um
instrumento de reflexdo que sirva aos Irméos e Colaboradores no seguimento do espirito de Sdo
Jodo de Deus, naquilo que pressupde o caminho que cada um de nds € chamado a percorrer,
encarnando os sentimentos que consideramos Jodo de Deus teria hoje, especialmente no servico aos
doentes e necessitados.

A reflexdo que chega as vossas maos representa um esforco realizado para apresentar Sao Jodo de
Deus como nosso Pai espiritual, de quem recebemos uma heranca, enriquecida pela tradi¢do, que
devemos acolher com grande veneracdo e que somos chamados a actualizar com novas formas, com
novo ardor, em novos lugares, com um caricter universal, num mundo globalizado que tem
necessidade da nossa marca joandeina.

Enche-me de satisfag@o constatar como esta reflexdo foi elaborada.

Ha uma primeira parte dedicada a Memdria, as origens carismadticas, que descreve a vocagdo de
Jodo de Deus com os conceitos de esvaziamento, chamamento, alteracio e identificacdo. O caminho
proposto é um grande chamamento para cada um dos leitores. Enriquecida esta parte com a tradi¢io
da Ordem, chega-se a um final, ancorado nos dias de hoje, com una missdo realizada em comum
por Irmédos e colaboradores e com uma exigéncia de incultura¢do nos cinquenta paises onde hoje
nos encontramos presentes.

A segunda parte apresenta a fundamentacdo, partindo dos termos biblicos misericérdia e
hospitalidade, analisando-os, primeiro separadamente, no seu verdadeiro significado, para chegar
depois a sintese que a Ordem viveu e vive na sua espiritualidade. Chega-se ao momento que
estamos a viver hoje, neste caso com implicagdes no tema da humanizacgdo, da plenitude da nossa

vocacdo, no ser de Irméos de cada um de nés, consagrados como Jodo de Deus.

A terceira e iltima parte aborda o itinerario espiritual. A nossa espiritualidade é um caminho, um
processo, que nds, os Irmaos, temos de viver na comunidade, com as suas exigéncias, e que todos,
Irmaos e Colaboradores, na medida em que se sentem chamados, t€ém que tornar realidade na
prépria vida pessoal e na missdo. Esta partilha € uma expressdo de que a nossa espiritualidade surge
e se vive no povo de Deus, que somos uma Instituicio que quer viver juntamente com oS
Colaboradores a missdo e que quer também oferecer aos Colaboradores, como possibilidade de
vida, a espiritualidade prépria, enriquecida com as suas experiéncias e seus valores. De todos nés
ela vai exigir realmente que estejamos em caminho, que nunca nos instalemos e néo sejamos surdos
as exigéncias do Senhor.



E belo ver como cada uma das trés partes que constituem o texto termina com uma incidéncia no
presente, expressio do momento que estamos a viver, desejo do que somos chamados a viver no
futuro imediato.

No seu Magistério, Jodo Paulo II refor¢cou com insisténcia a dimensao espiritual da vida da Igreja,
da Vida Consagrada. Dou gracas ao Senhor pelo significado deste contributo, que colocamos nas
maos da Ordem, que nos levard a pensar muitas vezes no nosso Pai, Sdo Jodo de Deus, e a
confrontar o seu espirito com a realidade que estamos a viver e com a qual somos chamados a viver
diariamente. Temos necessidade de ser espirituais, temos necessidade de viver a nossa
espiritualidade como Jodo de Deus, partindo de Cristo Misericérdia e Hospitalidade, no servico que
prestamos aos doentes e necessitados. Oxald tenhamos a capacidade, como Jodo de Deus, de nos
pOr a caminho, de sermos itinerantes, de nunca nos instalarmos na vida.

Coloco tudo isto nas maos da Virgem, nossa mae, a sempre intacta, como dizia Sdo Jodo de Deus,
na solenidade do seu Patrocinio sobre a Ordem.

Ir. Pascual Piles Ferrando
Superior Geral

Solenidade de Nossa Senhora do Patrocinio,
La Havana, 15 de Novembro 2003,
IV Centenario da presenca da Ordem em Cuba.



INTRODUCAO

I

1. “O que tdo piedosamente aquele bendito vardo Jodo de Deus”,” “por volta do ano de 1538,
comecou em Granada, numa pobre casa alugada”,2 continua por diante; decorridos 465
anos, o seu espirito e carisma continuam a ter repercussio no mundo actual. E tdo grande a
sua fecundidade e capacidade transformadora que homens e mulheres de diferentes povos,
continentes, ragas e épocas o reconhecem como “pai espiritual”’. Uns e outras, movidos pelo
seu espirito, desenvolvem projectos de acolhimento, ajuda, satide e reabilitacdo em favor dos
mais necessitados’.

2. Vivemos numa época que ndo é s6 de mudangas, mas numa auténtica mudanga de época.
Estdo a tornar-se obsoletas e anacrdnicas as formas de pensar e de viver do passado préximo;
perdem eficicia os velhos métodos e institui¢cdes. Por isso, vale a pena ndo s6 acolher com
veneracdo a heranca recebida de Jodo de Deus, mas traduzi-la em novas expressdes, vivé-la
em formas culturais novas e senti-la com um novo ardor.

1. Mudanca de época

3.  Esta mudanca de época afecta-nos sob diversos pontos de vista: por um lado, a globalizacdo;
por outro, a afirmagdo das realidades locais (localizagdo), a pés-modernidade e a sua
influéncia na Igreja e na Ordem.

»  Globalizagdo e afirmacdo das realidades locais: vivemos em tempos de globalizacdo
(marcada por grandes redes mundiais), mas também em tempos de afirma¢do do que € local
(autdctone, indigena, cultural, especifico). Ambos os movimentos t€m aspectos positivos,
mas também negativos. Uma globalizacdo humanizante, soliddria e ndo excluidora, oferece
possibilidades inéditas a comunhao entre as nagdes, aos grupos humanos e as pessoas. Uma
localizagdo nao fechada em si mesma, nem fundamentalista, pode trazer ao nosso mundo
riquezas e perspectivas até agora inimaginaveis. O nosso carisma mundializa-se também, ao
mesmo tempo que se localiza e assume forma em diversos lugares e culturas. Sentimo-nos
especialmente interpelados a por em acto o chamamento da Igreja a globalizar a
solidariedade, a ternura, a caridade num mundo em que a globalizacdo econdmica se torna
fortemente discriminatdria e provoca vitimas incontdveis. Também nos sentimos impelidos a
defender o valor do que € local e a individualidade de cada pessoa, especialmente daquelas
que a sociedade globalizante marginaliza.

" Regra e Constitui¢des para o Hospital de loan de Dios de Granada (1585) Tit. I, 1* Constitui¢do, in Primitivas
Constituciones, Madrid 1977, p. 12.

% Constitui¢des de 1587, Introdugio, in op. cit., pp. 81-82.

* “Jodo de Deus ndo pertence sé a nds; pertence também & sociedade, o Igreja. E nds nem sequer somos os unicos
responsdveis por que ele permanega vivo ao longo da Historia. Mas, com a ajuda de Deus, temos de fazer com que a
sua Ordem e ele continuem no tempo". Ir. PASCUAL PILES FERRANDO, Deixai-vos guiar pelo Espirito (Gal 5, 16).
Carta circular aos Irmaos da Ordem, Roma 24 de Outubro de 1996, 9.3.



A pos-modernidade: a chamada pés-modernidade é uma outra caracteristica da mudanga de
época. E costume descrevé-la como um “estado de espirito” comum, globalizado, presente de
uma ou outra forma em todos os povos da terra. E costume dizer-se que estdo a passar oS
tempos do totalitarismo, do absolutismo, das visdes dogmadticas, do patriarcalismo; significa
que estd ultrapassada a anterior visdo eurocéntrica do mundo, que procurava explicd-lo e
controlar tudo. A mentalidade pds-moderna estd particularmente enraizada nas jovens
geracdes, embora afecte todas as pessoas. Sugere que optemos por explicacdes humildes e
fragmentarias da realidade, que € mais eficaz realizar pequenos actos de transformacdo do
que pretender mudangas radicais, que temos de aceitar o pluralismo, a diversidade e sermos
muito mais tolerantes e acolhedores em relacdo ao diverso, aos outros. Neste contexto, a
hospitalidade e a misericordia adquirem um significado novo e a sua concretizacdo em acgdes
e institui¢des adequadas aos tempos em que vivemos constitui um novo desafio para nds. A
pos-modernidade desafia igualmente a nossa espiritualidade que, em sintonia com ela, se
define mais como caminho do que como lei moral ou exigé€ncia abstracta. A pds-modernidade
torna-nos sensiveis a pluralidade das formas de vida humana e crista e, por isso, abre-nos a
correlacdo e a comunh@o. Por isso, falamos de missdo partilhada, de carisma partilhado, de
vida partilhada.

Possibilidades e ameagas: aguardam-nos novas e preciosas possibilidades, mas também
novas e terriveis ameacas. Estamos perante um tempo que ndo dominamos e em que temos de
encontrar novos caminhos. Em todo o caso, as repercussdes desta mudanga de época afectam
todas as nossas dimensdes: espirito e corpo, individuo e sociedade, dimensdo profana e
transcendéncia. As relagdes entre nds ndo sdo as mesmas de outrora. Descobrimos novas
facetas nas relacdes entre os géneros masculino e feminino, introduzindo um novo estilo nas
relacdes entre 0 homem e a mulher (quer na familia quer na sociedade). Perante a acumulagédo
do poder econémico e politico, emergem formas alternativas de poder que o ameagam
(terrorismo, maéfias) e estdo afectados por esta realidade milhdes de seres humanos que
sofrem as consequéncias desta luta. A nossa humanidade caracteriza-se por uma
surpreendente mobilidade — real ou virtual — que impede os ritmos serenos, as etapas
previsiveis, e nos faz entrar em ambitos de forte incerteza. O crescimento econémico € real,
mas isso ndo impede o aumento da pobreza entre milhdes de seres humanos. Sao tantos os
contrastes e as pressoes que se abatem sobre a psicologia humana que muitas pessoas nao
aguentam o impacto, deprimem-se e chegam mesmo a enlouquecer. Todos estdo afectados,
hoje mais do que noutros tempos, por uma notavel perda do “sentido da vida” e da historia.

2. A Igreja e a Ordem neste contexto

Também a Igreja vive esta mudanga de época. Nao é a mesma que foi nos tempos passados.
De facto,

» Tem hoje um rosto mais global e mundial. Tornou-se mais multicultural e multiracial do
que nunca.

» Sente em si mesma todas as possibilidades de um novo tempo, mas sofre igualmente todas
as ameacas e desgracas que esta mudanca de época implica.

» Impulsionada pela misericérdia, que a constitui, a mée Igreja quer acolher a todos e — de
modo muito especial — abrir-se aos mais necessitados.

» Escuta com renovada aten¢do e com uma atitude criadora as palavras do Ressuscitado que
a envia como missiondria a todo o mundo, a todos os Povos, para anunciar o Evangelho e
tornar presente a Misericordia.



5. Em semelhante contexto, o carisma de Joao de Deus readquire uma formidavel actualidade
que € necessdrio sublinhar e configurar. A Ordem assumiu o processo de renovagao iniciado
pelo Concilio Vaticano II, com audécia e seriedade. Reflectiu em profundidade sobre o
carisma no nosso tempo e colocou a si mesma novos desafios e novas metas. Assim se foi
imprimindo um novo rosto ao carisma de Jodo de Deus neste tempo.4 Mas nao podemos
parar; € necessdria hoje essa fantasia criadora que tem nas geragdes jovens os seus melhores
depositarios. Nestas circunstancias histéricas, no mundo de hoje, pluricéntrico e global, nesta
Igreja feita simultaneamente de Igrejas particulares e catdlica, a Ordem serd capaz de intuir
novas respostas, de desvendar novos caminhos do Espirito. Além dos Irmios, outras pessoas
batem as portas da Ordem, conscientes de serem portadoras do carisma de Jodo de Deus. Por
isso, hd uma abertura nova em relacdo a “missdo partilhada”, & “espiritualidade partilhada”,
como nova defini¢do da identidade da Ordem. Hoje, a Ordem manifesta um rosto plural,
inter-cultural, inter-racial.’ Ela sente-se chamada a propor o caminho espiritual de Jodo de
Deus a homens e mulheres que ja ndo pertencem as culturas ocidentais, como sucedia até
agora.

6. O desafio de nos abrirmos a riqueza espiritual das na¢des e culturas sem, por isso, perdermos
a heranca recebida, confere um novo f6lego ao nosso carisma histérico, como Ordem. As
geracdes jovens sentem na préopria alma uma frescura cultural. Existe uma fractura cultural
entre as geragdes que ndo devemos menosprezar. S6 as pessoas que se foram mantendo
abertas a realidade compreendem adequadamente este facto e podem acompanhar as jovens
geracdes na sua busca e nos seus anseios. Surgem actualmente novos e inéditos desafios. Nao
basta aceitar o carisma como uma heranca recebida. E preciso configurd-lo de novo, dar-lhe
um novo rosto, interpretd-lo de uma forma mais actual. E preciso fazer “arder o coracdo”, nio
s6 aos membros da Ordem, mas também a sociedade, as pessoas, a Igreja. A tarefa de
refundar a espiritualidade tornar-se-ia impossivel se ndo tivéssemos a convic¢do de que o
Espirito continua a actuar e concede como graga aquilo que apaixonadamente procurarmos. O

4 Cf. Declaragées do LXV Capitulo Geral (Documentagio). Granada, 6-24 de Novembro de 2000; Carta de Identidade
da Ordem Hospitaleira de S. Jodo de Deus, Roma, 8 de Marco de 2000; Irmdos e Colaboradores unidos para servir e
promover a vida, Roma, 8 de Marco de 1992; Jodo de Deus continua vivo, Mem Martins, Outubro 1991; A nova
evangelizacdo e a nova hospitalidade no limiar do Terceiro Milénio. LXIII Capitulo Geral da Ordem Hospitaleira,
Santa Fé de Bogotd, 2-28 de Outubro de 1994; MARCHESI, P., A Hospitalidade dos Irmdos de S. Jodo de Deus rumo
ao ano 2000, Roma, 1986; PILES FERRANDO, P., Deixai-vos guiar pelo Espirito (Carta Circular aos Irméos da Ordem),
Roma, 24 de Outubro de 1996; PILES FERRANDO, P., Hospitalidade no inicio do Terceiro Milénio. Realizacdo da
profecia de S. Jodo de Deus (Carta circular). Roma, 2 de Fevereiro de 2001.

v

“Somos 1.500 Irmaos, 40.000 colaboradores, entre empregados e voluntirios, e cerca de 300.000 colaboradores-
benfeitores. Estamos presentes nos 5 continentes, em 46 nacdes, com 21 Provincias religiosas, 1 Vice-Provincia, 6
Delegacdes Gerais e 5 Delegagdes Provinciais. Realizamos o nosso apostolado a bem dos doentes, dos pobres e dos
que sofrem, através de 293 Obras Apostdlicas. Sendo membros de um mesmo corpo, a Ordem, vivemos, no entanto,
realidades bem diferentes: hd quem viva em Obras e sociedades altamente tecnicizadas e quem viva em Obras e
sociedades nos paises em vias de desenvolvimento; hd quem viva em nacgdes que beneficiam de um clima de paz, e
quem, ao contrdrio, viva em paises dilacerados pela guerra e pela violéncia, ou que sofrem ainda as consequéncias de
um passado recente, caracterizado pela violéncia; ha quem goze de plena liberdade na sociedade em que vive, e quem,
ao contrdrio, veja a sua liberdade e os seus direitos fundamentais severamente limitados; hd quem se dedique ao
apostolado propriamente hospitalar e quem, ao contrdrio, se empenhe nos temas sociais ou nos sectores de
marginaliza¢do; hd quem tenha como missdo a de ajudar a viver, enquanto, para outros, o seu campo de ac¢do consiste
em garantir a pessoa humana uma morte com dignidade; ainda que todos trabalhemos na perspectiva de uma assistén-
cia integral, holistica, hd matizes que nos orientam umas vezes para a sadide fisica, outras para a satide mental ou,
entdo, para o melhoramento das condigdes para uma vida digna, etc.; finalmente, uns vivem no Norte e outros que
vivem no Sul, uns nas culturas do Oriente e outros nas do Ocidente.” ORDEM HOSPITALEIRA DE S. JOAO DE DEUS,
Carta de Identidade da Ordem Hospitaleira de S. Jodo de Deus. A assisténcia aos doentes e necessitados segundo o
estilo de S. Jodo de Deus, Roma, 8 de Marco de 2000. Editorial Hospitalidade, Lisboa 2000, pag. 7-8.



Espirito exige apenas vigilancia, capacidade de acolhimento e docilidade aos novos caminhos
que se abrem.

O objectivo do presente documento € oferecer os elementos fundamentais da espiritualidade
da Ordem no ambito do novo contexto histérico e do pluralismo étnico, cultural que a
caracteriza. Para isso, dividimo-lo em trés partes, a saber:

L A Memdria: origens carismaticas.
II.  As chaves evangélicas: Misericordia e Hospitalidade.

IIl. O itinerdrio espiritual: a Espiritualidade hospitaleira para o nosso tempo.



I. A MEMORIA: ORIGENS CARISMATICAS

8. Contemplemos o caminho espiritual de Jodo de Deus. Nele, descobrimos o designio original e
o icone do nosso “caminho de espiritualidade”.

1. O Caminho espiritual de S. Joao de Deus

9. Jodo de Deus foi um homem em caminho, um viandante: na sua vida tiveram lugar
peregrinacdes e longas caminhadas. Nelas, ficou esbog¢ado o itinerdrio da sua peregrinagao
interior, do seu caminho espiritual. Jodo de Deus fez da sua vida um caminho — andando
descalco e subindo por ladeiras ingremes® — até chegar ao topo. Paradoxalmente, atingiu esse
cume descendo até ao mais infimo da miséria humana. Na sua vida, podemos distinguir
quatro etapas, que denominamos com as seguintes palavras: esvaziamento, chamamento,
alteracdo e identificacdo.

a) Esvaziamento: deixar espaco a graca — primeira etapa

10.  Ap6s uma série de fracassos, Jodo de Deus experimentou o vazio e descobriu a plenitude de
Deus. “Deus antes e acima de todas as coisas do mundo!”’. Ndo obtiveram éxito as suas
primeiras aventuras como soldado e caiu por terra — derrubado, como Paulo —, ameacgado e
sem outro socorro senio o que lhe podia vir do alto®. Falhou como militar quando um capitdo
o condenou a ser enforcado numa arvore por ter perdido os despojos de guerra que deixou
roubar: apesar de ndo ter sido executado, foi expulso do acampamento, ficando na mais negra
miséria. No seu caminho — desde Fuenterrabia até Oropesa — queixava-se “da paga que o
mundo dd a quem mais o segue”.’ Depois de nove anos de siléncio, Jodo alistou-se
novamente no exército do Imperador e foi combater contra os turcos. Voltou de Viena e

® Jodo de Deus ndo ignora que, para atingir a plenitude e evitar os escolhos, 0 homem precisa de vigiar e estar
disponivel: “andai sempre vigilante, com o pé no estribo”, porque pode acontecer que “nessa viagem vos haveis de ir
perder”. Cf. S. JOAO DE DEUS (SID), Cartas, 1 Carta a Duquesa de Sesa (1DS), 7; Carta a Luis Baptista (LB), 6. in
Ordem Hospitaleira de S. Jodo de Deus, Constituicées, Cartas de S. Jodo de Deus, Regra de Santo Agostinho. Telhal
1985.

7 SID, Cartas, ibidem.

¥ Durante o cerco de Fuenterrabia, Jodo de Deus ofereceu-se para ir buscar as provisdes que faltavam as tropas no
destacamento militar: “montou numa égua que tinha tomado aos franceses” e, como ndo levava freio e correndo a
galope pela falda de uma serra, dirigiu-se para a povoagdo, mas a égua atirou com o cavaleiro para o meio de um
fraguedo, seguindo o seu “instinto natural”. Jodo ndo conseguiu deté-la; ficou sem fala por mais de duas horas,
vertendo sangue pela boca e pelo nariz, sem sentidos. Ao despertar, sentiu impoténcia, dores, ameaca pela
proximidade do inimigo e... sem socorro em tdo grande perigo, “ergueu-se do chdo, o melhor que pdde, e, falando
com dificuldade, pos-se de joelhos, de olhos fitos no céu, invocando o nome de Nossa Senhora, a Virgem
Maria”. Tomou nas mdos um pau e, apoiando-se nele, foi andando, até chegar junto dos companheiros que
o esperavam “‘e o mandaram deitar numa cama’. FRANCISCO DE CASTRO, Histéria da Vida e Obras de S. Jodo
de Deus, in MANUEL GOMEZ MORENO, Primicias histéricas de San Juan de Dios (de seguida, abreviadamente,
CASTRO), Madrid 1950). [N.d.T. — As citacdes sdo tomadas da edi¢cdo portuguesa da Biografia de S. Jodo de Deus,
traduzida por Fr. Aires Gameiro, O.H., co-edi¢do de Editorial Franciscana (Braga) e Hospital Infantil de S. Jodao de
Deus (Montemor-o-Novo), 1980. Este episddio € relatado no Cap. I, p. 35].

® CASTRO, Cap. 11, p. 37.



11.

12.

desembarcou em A Corufia. A proximidade da sua terra despertou nele a saudade dos seus
pais, de quem se separara aos oito anos, mas a sua tristeza foi grande quando soube que eles
tinham morrido.'” Sentiu-se vazio. Descobriu a inconsisténcia da vida:'' “ainda que fosse
nosso o mundo inteiro, em nada seriamos melhores e nunca estariamos contentes por mais

. ». 12 - . 1 ~ ' . » 13
que tivéssemos”; ~ por isso, decidiu “ndo confiar em si mesmo”.

b) O chamamento: ao servico definitivo do Senhor Deus — segunda etapa

O seu tio deu-lhe a possibilidade de ficar naquela que fora a casa dos seus pais, mas ele
recusou, dizendo: “Minha vontade é de ndo permanecer nesta terra, mas de ir aonde sirva a
Nosso Senhor... Confio no meu Senhor Jesus Cristo que me hd-de dar a graca de por deveras
em prdtica este meu desejo”. ' E continuou a procurar, sem encontrar. Regressou a vida de
pastor, em Sevilha. “Como ndo via o caminho que Nosso Senhor lhe destinava para O servir,
andava triste”."> Por fim, abandonou definitivamente a vida de pastor. Partiu para Ceuta. Ali,
para socorrer uma familia enferma, pds-se a trabalhar na “fortificacdo de umas muralhas”,
entregando a familia, todas as noites, “o saldrio que recebia pelo seu trabalho”."® Superou
uma profunda crise espiritual com a ajuda de um frade douto, que 0 mandou expressamente
sair daquela terra e regressar a peninsula. Chegado a Gibraltar, fez uma confissao geral. Jodo,
por vezes solucando, pedia paz, tranquilidade e que chegasse a meta do servico que desejava:
“concedei desde jd a paz e tranquilidade a esta alma”. E a oragdo foi-se tornando
oferecimento cada vez mais generoso: “a fim de Vos servir e ser para sempre vosso
escravo”.

Pedia “sempre a Nosso Senhor, de todo o coracdo e com ldgrimas, que o
encaminhasse para aquilo em que O havia de servir”: “assim, Vos suplico, tanto
quanto posso, Senhor meu, tenhais por bem ensinar-me o caminho por onde tenho

: . . 17
de seguir, a fim de Vos servir”.

Procurava o seu sustento realizando diversas tarefas, chegando a ocupar-se da venda de
livros, inicialmente como livreiro ambulante. Desejoso de fixar a sua vida no novo oficio,
com o qual realizava o seu apostolado, além de arranjar dinheiro suficiente para viver e fazer
obras de -caridade, “determinou vir para a cidade de Granada e morar nela
habitualmente”.'"® Em Granada, experimentou alguma tranquilidade, dedicando-se as coisas
do seu oficio, sem deixar de sentir a voz que palpitava dentro de si e o mantinha em escuta

10

“Criou-se com os pais até a idade de oito anos, e, sem eles o saberem, foi levado dali por um clérigo”
(Castro, Cap. I, p. 34).

" “Tudo perece... enquanto estivermos neste desterro e vale de ldgrimas” (1DS 6; 2DS 10)...“A morte destrdi e acaba

com tudo o que este miserdvel mundo nos dd, ndo nos deixando levar connosco sendo um pedago de pano roto e mal
cosido” (3DS 15).

21DS 10.
132DS 18.
4 CASTRO, Cap. III, p. 40.

13 “Como ndo via o caminho que Nosso Senhor lhe destinava para O servir..., andava triste e ndo tinha sossego nem

repouso”. CASTRO, Cap. IV, p. 41-42.

'8 CASTRO, Cap. V, p. 44.
" 1bid., Cap. VI, p. 47.
'8 Ibid., Cap. VI, p. 48-49.



atenta. No dia da Festa de S. Sebastido, subiu a Ermida dos Martires para ouvir, “entre os
demais”, o sermdo do Mestre Jodo Avila."” Era ali que o Senhor estava a espera dele.

13. O Mestre Avila foi o seu guia espiritual. Jodo de Deus ficou de modo muito especial
impressionado com o seu comentério a passagem do Evangelho sobre as bem-aventurangas e
a bem-aventuranga dos pobres (Lc 6,17-32):

“Acabado o sermdo, saiu dali como que fora de si, suplicando, em alta voz, a
misericordia de Deus..., até chegar a sua residéncia, onde tinha a loja e tudo
quanto possuia. Langcou mdo dos livros que tinha... e dava-os de boa vontade e
gratuitamente ao primeiro que os pedisse por amor de Deus. O mesmo fez com o
mais que tinha em casa... Em breve tempo, ficou sem o seu fornecimento e
despojado de todos os bens temporais. Mas ndo se contentou com isso: deu ainda
a propria roupa que trazia vestida, sem nada reservar para si... E, assim,
despido, descalco e descarapucado, voltou, gritando, as ruas principais da cidade
de Granada, querendo, nu, seguir a Cristo nu, e tornar-se totalmente pobre por
amor d’Aquele que, sendo a riqueza de todas as suas criaturas, Se fez pobre, para

lhes mostrar o caminho da humildade”.*

c) Alteracdo: transformado pela Palavra de Deus — terceira etapa

14. A partir deste momento, a vocagao de Jodao de Deus define-se como a vontade de, despojado,
seguir a Cristo nu e tornar-se completamente pobre por amor d’Aquele que, por ele, se fez
pobre.

“Pessoas de respeito, que isto presenciaram, movidas de compaixdo,
considerando que ndo era loucura, como o vulgo julgava..., levaram-no a
residéncia do Padre Avila. O Padre Mestre Avila dava muitas gracas a Nosso
Senhor por ver os grandes sinais de contricdo do novo penitente, dizendo-lhe:
«Irmdo Jodo, animai-vos muito em Nosso Senhor Jesus Cristo e confiai na sua
misericordia, pois Ele levard a bom termo esta obra que comegou. Sede fiel e
constante naquilo que comecastes. lde em paz com a bén¢do de Deus e a minha.
Eu confio no Senhor, que ndo vos serd negada a sua misericordia». Saiu Jodo de
Deus tdo confortado... que cobrou novas forcas para se menosprezar, desejando
ser tido e julgado por todos como louco, mau e digno de todo o desprezo e
deson;;a, para melhor servir e agradar a Jesus Cristo, jd que so a Ele tinha em
vista.

Vendo-o assim, dois homens probos da cidade compadeceram-se dele... e
levaram-no para o Hospital Real, que é onde recolhem e tratam os loucos da
cidade... Mas, como o tratamento principal que ali se aplica a todos sdo acoites e
meté-los em dsperas prisoes e outras coisas semelhantes, para que, com a dor e
castigo, percam a fiiria e voltem a si, ataram-no de pés e mdos e, despindo-o,

b » 22
deram-lhe uma boa sova de agoites com uma corda dobrada”.

19 Cf. CASTRO, Cap. VII, p. 44 seg.

2 CASTRO, Cap. VII, p. 53-54.

! Tbid., Cap. VII, 54; Cap. VIII, p. 57.
2 Tbid., Cap. VIII, p. 59-60.



15. No Hospital Real, Jodo encontrou a resposta a sua impaciente busca de servir o Senhor, onde
e como Ele desejasse. A experiéncia de sentir-se incluido entre os que perderam o bem mais
precioso que uma pessoa tem, o juizo, e assim sentir-se lancado no abismo mais profundo do
desprezo e da comiseracdo, recordou-lhe o caminho seguido por Cristo para resgatar a
humanidade: era preciso encarnar-se no mundo da miséria humana, sofrer o desprezo
daqueles que se julgam sdbios e normais, para alcancgar a reabilitagdo daqueles que percorrem
o caminho da enfermidade, da pobreza e da loucura; era necessdrio pertencer ao grupo dessas
pessoas para lhes demonstrar que também elas sdo pessoas, filhas de Deus, como ele... e
como todos.

“E vendo castigar os doentes que estavam loucos, a viver, com ele, dizia: «Jesus

Cristo me conceda tempo e me dé a graca de eu ter um hospital, onde possa
. . 23

recolher os pobres desamparados e faltos de juizo, e servi-los como desejo” ».

16. Joao ficou “ferido do amor de Jesus Cristo”.** Recebeu a “mercé que lhe havia de fazer”.25

Ao fazer-se solidario com os pobres e os doentes, vivendo e sofrendo a sua mesma sorte,
descobriu o Caminho que tanto procurara e desejara.

d) Identificacdo: como Jesus pobre e como os pobres — quarta etapa

17.  Comecou a percorrer o novo e definitivo Caminho: recolhia e vendia lenha; com o que lhe
davam, alimentava-se mal e dava o resto aos pobres. A sua casa eram os portais cobertos das
pragas e ruas de Granada, partilhando com os deserdados o calor e o frio, as amarguras e as
esperancas. Decidiu tornar-se mendigo por amor de Deus, para aliviar o sofrimento e a
miséria dos seus irmaos, gritando: “Quem faz bem a si mesmo? Fazei bem por amor de Deus,
irmdos em Jesus Cristo!”*°

18.  Vendo os pobres “deitados pelos portais, a tiritar de frio, desprovidos de roupa, chagados e
enfermos, e vendo o muito que disto havia, movido de compaixdo, determinou, mais
decididamente, buscar-lhes remédio”.*” Com a ajuda de algumas pessoas devotas, alugou
uma casa, arranjou-a com as coisas indispensaveis e “comecou a transportar pobres as
costas, de todas as formas que encontrava pela cidade » 8 Jesus Cristo comecava a conceder-
lhe a graca de tornar realidade o seu propédsito de ter um hospital onde cuidar dos pobres e
enfermos segundo os impulsos do seu coragéo.

19.  Para Jodo de Deus, o hospital € um lugar sagrado, uma casa de Deus. O seu é um hospital-lar,
aberto a todos os pobres desamparados, sem qualquer discriminag@o, porque Deus faz brilhar
o sol para todos; nele, o héspede € o “senhor” e Jodo o seu escravo:

“Como a cidade ¢ grande e muito fria, especialmente agora, de Inverno, sdo
muitos os pobres que procuram refiigio nesta casa de Deus. ...nela se recebe toda
a espécie de doentes e toda a classe de pessoas, de modo que hd aqui tolhidos,
aleijados, leprosos, mudos, loucos, paraliticos, tinhosos, e outros muito velhos e

# Ibid., Cap. IX, p. 64.

* Ibid., Cap. VIII, p. 60.

» Ibid., Cap. VII, p. 51.

% Ibid., Cap. XII, p. 76.

7 Ibid., Cap. X1, p. 73.

2 J. SANCHEZ MARTINEZ, “Kénosis-diaconia” en el itinerario espiritual de San Juan de Dios, Jerez, 1995, p. 331, 441.



20.

21.

muitos meninos; e, afora estes, muitos outros peregrinos e viajantes que aqui
» 29
acodem...”.

A gente, estupefacta, ndo percebia como o Senhor o tinha “introduzido na despensa do vinho
e ordenado nele o amor”.” Jodo crescia na contemplacio da “grande misericérdia de Deus™ e
ele mesmo se fazia misericérdia e gratuitidade: “escutava com grande paciéncia as
necessidades de cada um, sem nunca despedir ninguém desconsolado”.>* “Tudo quanto fazia
e dava lhe parecia pouco, vivia na ansiedade de dar-se a si mesmo de mil maneiras”.>*
Diziam dele as pessoas: “pela sua muita caridade divina » 33 “praticava sempre a caridade e
procurava dar esmola”.** Passava noites inteiras a pedir ao Senhor “remédio para as
necessidades que via, com profundos gemidos e suspiros » 3 Jodo de Deus reconhecia que “o
bem que os homens fazem ndo é deles, mas de Deus: a Deus a honra, a gloria e o louvor,
pois tudo é seu, de Deus. Amém Jesus » 3% Por isso, “tudo quanto fazia e dava lhe parecia
pouco » 37 porque vivia absorvido na dimensdo da misericérdia de Deus, que “tdo magnifico e
generoso tinha sido para com ele”.*® Por isso, “a sua maior tristeza era ndo poder remediar
as necessidades: isso despedacava-lhe o coracdo”, 39 porque “de tal maneira o havia
embriagado (o Senhor) no seu amor, que nada negava... sendo piedosisimo para com
todos”.*® Jodo de Deus comia geralmente “cebola assada ou outras comidas de baixo preco”
e “dormia numa simples esteira, no chdo, com uma pedra por cabeceira, coberto com um

, . . 41
pedaco de uma manta velha, ...num cubiculo muito acanhado, por baixo de uma escada’.

“Num cantinho, debaixo das escadas do hospital, experimenta a pobreza dos seus pobres”.**

Um dia, descobre que podia endividar-se, oferecer-se a si mesmo como penhor de dividas
para poder continuar a dar remédio a tanto sofrimento®. Nio hesita nem por um momento,
pede dinheiro emprestado, empenha-se, as dividas multiplicam-se, continua a ficar
empenhado, deve “mais de duzentos ducados”,** mas, mesmo assim, os problemas estdo
longe de estar resolvidos. “As necessidades e angiistias aumentam de dia para dia, tanto
pelas dividas como pelos pobres que vdo chegando » % As dividas aumentam de tal forma

A . 46
que os credores lhe fecham a porta: “jd ndo mos querem fiar, por eu dever muito”.” A tenaz

¥ 2GL 4, 5.

3% CASTRO, Cap. X, 68.

31 CASTRO, Cap. X VI, p. 97.

32 Ibid., Cap. X, p. 67.

33 Processo de Beatificagdo de S. Jodo de Deus — Livro 52/1.23, folha 81. Cf. J. SANCHEZ MARTINEZ, “Kénosis-diaconia

en el itinerario espiritual de San Juan de Dios”, op. cit., p. 190-191.

3 Ibid, L 52/1.20, f 73v.

35 CASTRO, Cap. XVIIL, p. 107.
¥ 1GL 11.

37 CASTRO, Cap. X, p. 68.

¥ Ibid., Cap. X, p. 68.

¥ 1DS 15 e seg. Castro afirma também que “o seu coragd@o ndo suportava ver pobres a padecer necessidade, sem que

lhe desse remédio”, Cap. XVI, p. 101.

0 CASTRO, Cap. X, p. 67.

*1'Ibid., Cap. XVII, p. 103-104

42 SANCHEZ MARTINEZ, J., “Kenosis-diaconia...”, op. cit., p. 331, 441.
# 1bid., p. 292, 307, 393.

“2GL 7.

* Ibidem, 2.

*1bid., 17.



22.

23.

aperta-se e atormenta-o: as dividas e as necessidades dos muitos pobres que chegam,
encurralam-no num beco sem saida. “Estou tdo empenhado e em tanta necessidade que nem
sei o que fazer... Vendo-me tdo empenhado que muitas vezes nem saio de casa pelas dividas
que tenho » 4

Na oracgdo, descobriu o sentido de tudo — “vejo-me aqui empenhado e preso s6 por Jesus
Cristo”™ — ao encontrar-se num cativeiro e penhor que se convertem numa prisdo perpétua,
da qual nunca mais se libertard. Pouco antes de morrer, deixard nas maos do Arcebispo de
Granada, D. Pedro Guerrero, o livro de “estas dividas que contrai por Jesus Cristo”."
“Depois, pressentindo que se avizinhava a morte, levantou-se da cama e pds-se de joelhos no
pavimento, abracado a um crucifixo, estando assim um pouco em siléncio. A seguir, disse:
«Jesus, Jesus, nas tuas mdos me encomendo». E, dizendo isto com voz forte e inteligivel,

. » 50
entregou a alma ao seu Criador”.

Jodo de Deus foi provado pela angstia e pelo sofrimento. Do mesmo modo que Jesus, fez-se
como um dos tantos dementes e, gracas a sua fidelidade, foi enriquecido com o dom da
verdadeira sabedoria: compreendeu que a dignidade da pessoa estd enraizada na riqueza do
coracdo. Como Jesus, dedicou-se a fazer o bem a todos, a comecar pelos grupos de pessoas
mais discriminadas: os doentes de todas as classes sociais, os pecadores, as prostituas...,
mesmo a custo de ser desprezado e caluniado. Tal como Jesus, contemplou o mundo dos
homens com um olhar de ternura e misericordia e, gragas ao seu amor sem limites, tornou o
amor contagioso, converteu-se em irmao de todos e deu inicio a um caminho de solidariedade
hospitaleira. Como Jesus, desceu até ao abismo mais profundo da miséria humana, deixando-
se levar até ao Hospital Real, onde Deus lhe continuou a falar, desta vez através dos gritos,
das queixas e do desespero dos seus irmaos, os doentes; respondeu assim a ansiosa busca de
Jodo e a sua decisdo de, “nu, seguir a Cristo nu, e tornar-se totalmente pobre por amor
d’Aquele que, sendo a riqueza de todas as suas criaturas, Se fez pobre, para lhes mostrar o
caminho da humildade”.”'

SINTESE: Jodo de Deus percorreu um caminho espiritual que comegou com a dureza descarnada do

despojamento indo até a loucura que o contagiou com o infinito amor a Jesus Cristo,
passando pelo contacto com a pobreza e marginalizacio dos bairros degradados de Granada, e
chegando, imitando o Mestre, a uma identificagdo mistica com os mais pobres, assumindo o
seu oproébrio e as suas dividas até a morte.

2. Tradicao: transmissao do espirito do Fundador e Pai

a) Pai e irmdo no Espirito: os primeiros Irmdos

25. O dom de Jodo de Deus irradiava por si mesmo. O seu espirito transmitia-se. O seu amor
pelos pobres e doentes encorajou muitas pessoas a unirem-se a sua obra de caridade. A
maioria, como benfeitores que o ajudavam com esmolas; bastantes, desejosos de colaborar
com ele no servico prestado aos necessitados; alguns, decididos a viver com ele um novo

47 1bid., 8

* Ibid., 7.

4 CASTRO, Cap. XX, p. 119.
* Ibid., Cap. XX, p. 123.
5! Ibid., Cap. VII, p. 53-54.



26.

27.

estilo de seguir e imitar Jesus. Com estes, constituiu uma comunidade de Irmdos. Nao
precisou de lhes dar outra norma de vida sendo o exemplo do seu préprio modo de viver.

Por experiéncia pessoal, sabia que servir a Jesus Cristo nos seus pobres pressupunha um
caminho que ndo era nada facil. A quem desejava viver com ele e como ele, recordava, com
palavras simples e cortantes, que era necessario estar disposto a esvaziar-se de si mesmo,
“deixar a pele e as correias”,’* a vencer as dividas e insegurancas, a andar “como barca sem
remo, como pedra movedica”;>> convidava a ter consciéncia das préprias debilidades e
fraquezas, para ndo se deixar arrastar por repentinos entusiasmos, tendo em conta que, no
futuro, deveria estar sujeito a “dias de grandes reveses e a outros mais bem sucedidos » 34
pelo que era conveniente que tomasse tempo para discernir a clamada, encomendando o
caso “muito a nosso Senhor Jesus Cristo”,”> e estivesse disposto a percorrer o caminho da
ascese pessoal, “levando vida dificil, com fome e sede, humilhacdes e cansacos, angistias,
trabalhos e contrariedades..., tudo por Deus, pois, se para cd vierdes, tereis de passar tudo
isto por amor de Deus™®. Insistia na necessidade de viver em relacio com Deus e de
frequentar os sacramentos: “fodos os dias da vossa vida tende Deus diante dos olhos; ouvi
sempre Missa inteira; confessai-vos com frequéncia, se for possivel » 7 Em definitivo, quem
desejasse unir-se ao seu estilo de vida, precisava de fazer um processo de conhecimento e de
intimidade com Jesus Cristo que o motivasse para a imitacdo da sua entrega no amor a Deus
e ao proximo. Nio tolera meias medidas; propde que se alcance o grau mais alto do amor:
“Lembrai-vos de Nosso Senhor Jesus Cristo e da sua bendita Paixdo, pois retribuia com o
bem o mal que Lhe faziam. Assim haveis de fazer vos: se vierdes para a casa de Deus, saibais
conhecer o mal e 0 bem”.”® Também ndo oculta as dificuldades e as exigéncias: “Mas se
vierdes para aqui, haveis de obedecer muito e trabalhar muito mais do que tendes
trabalhado..., e ndo para folgar, pois ao filho mais querido é que se confiam os trabalhos
mais dificeis. Desvelar-vos em cuidar dos pobres, pois, se para cd vierdes, tereis de passar
tudo isto por amor de Deus, e por tudo lhe haveis de dar muitas gragas, tanto pelo bem como
pelo mal”.”® Como critério iltimo, que dé4 sentido a tudo o resto, propde que se aspire a
fundamentar e centrar a vida na vivéncia que animava todo o seu querer e agir: “Amai a
Nosso Senhor Jesus Cristo sobre todas as coisas do mundo, pois, por muito que O ameis,
muito mais vos ama Ele. Tende sempre caridade, porque onde ndo hd caridade ndo hd Deus,

embora Ele esteja em todo o lugar”.*°

Queria Irmdos com experiéncia da misericordia de Deus;?' assim, viveriam revestidos de
sentimentos de amor, extremamente prestaveis e diligentes em tudo, fiéis, compreensivos,
capazes de perdoar e de reconciliar-se, e unidos entre si. Na sua maneira de ser e de estar,
transmitia-lhes uma seguranca inflexivel na sua fé e no carisma recebido. Bem cedo, os
habitantes de Granada puderam constatar que os “... Irmdos andam pelas ruas a recolher os
pobres e levavam-nos para o hospital, ao colo ou as costas, e curam-nos com grande

LB 13.

> Ibid., 8.9.

> Ibid., 6.
 Ibid., 7.

% Ibid., 9.

7 Ibid., 15.

> Ibid., 10.

¥ Ibid., 11.13.9.
% Ibid., 15.

1 Cf. 1DS 13.



caridade... E do dominio piiblico que os Irmdos, encontrando pobres nas ruas, pegam neles
as costas e levam-nos para o hospital ». 2 Acabava de surgir na Igreja a Ordem dos Irmaos de
S. Jodo de Deus.

b) O espirito hospitaleiro herdado

28.  Os primeiros companheiros® de Jodo de Deus participavam do seu espirito hospitaleiro e
difundiam-no. Antén Martin era como que um prolongamento de Jodo de Deus: fundou e
dirigiu o Hospital de Nossa Senhora do Amor de Deus, em Madrid, que, apds a sua morte,
recebeu o seu nome;64 Pedro Velasco, transformado pela graca, como Antén Martin,
reconciliando-se com aquele que antes era seu inimigo e desejara punir severamente, uniu-se
ao santo, imitando o seu estilo de vida, e morreu no Hospital de S. Jodo de Deus, em
Granada. Ambos foram tocados pela misericordia de Deus através do testemunho
misericordioso de Jodo e foram testemunhas admirdveis de reconciliacdo e fraternidade
hospitaleira. Os outros companheiros sio recordados por testemunhas como sendo
hospitaleiros, muito proximos dos pobres e dos doentes a quem assistiam; reconheciam que
Jodo de Deus era o seu iniciador® e imitavam-no na sua hospitalidade sem limites.°® Vinte
anos depois da sua morte ainda se mantinha bem vivo o espirito hospitaleiro.

29. Este espirito permaneceu vivo ao longo da histéria da Ordem. Af estdo, em primeiro lugar,
aqueles a quem a Igreja declarou santos, beatos e venerdveis: S. Jodo Grande, S. Ricardo
Pampuri, S. Bento Menni; numerosos Beatos Martires; outros Irmdos, cuja causa de
beatificagdo estd em curso (Francisco Camacho, José Olallo Valdés, Eustaquio Kugler,
William Gagnon), e tantos outros que, ao longo da histéria da Ordem, sofreram o martirio e
foram perseguidos por causa de Cristo e pela hospitalidade, no Brasil, na Coldmbia, no Chile,
na Polonia, nas Filipinas, em Franca, na Espanha, e, recentemente, noutros paises.

30. A espiritualidade transmitiu-se também através de outros fundadores e refundadores de
comunidades e obras da Ordem: os Irmaos Pedro Soriano (Itdlia); Giovanni Bonelli (Franca);
Gabriele Ferrara e Giovanni Battista Cassinetti (Império Austro-Germanico), Francisco
Herniandez (América). Em tempos mais recentes, recordamos Paul de Magallon (Franga),
Eberhard Hacke e Magnobon Markmiller (Alemanha), Giovanni Maria Alfieri (Itdlia) e S.
Bento Menni (Espanha, Portugal e México). O espirito hospitaleiro surgiu, do mesmo modo,
em colaboradores que participaram na miss@o e no espirito carismatico.

31.  Os valores espirituais que foram dando vigor a esta longa historia, a partir da experiéncia
origindria de Jodo de Deus, sdo os seguintes:

» Experiéncia profunda da “graca” e da “misericordia” de Deus, que leva uma pessoa a
reconhecer-se como pecador, necessitado de perddo, e a acolher o dom da hospitalidade

2 SANCHEZ MARTINEZ, J., “Kénosis-diaconia...”, op. cit., p. 292, 307, 393.

% Nio se fala neles. S6 a Biografia de Francisco de Castro, no Cap. XX, menciona o nome do seu companheiro, Antén
Martin. Pelo contrério, em “El Processo”, que € anterior a Biografia de Castro, fala-se muitas vezes dos Irmaos de
habito de Jodo de Deus; e também se fala dos seus companheiros nas Biografias escritas por Dionisio Celi e Antonio
Govea. Jodo de Avila (a quem o Santo, nas suas Cartas, chama “Angulo”) refere 0 nome de quatro dos companheiros
de Jodo de Deus: Antén Martin, Pedro Pecador, Alonso Retingano e Domingo Benedicto.

% L. ORTEGA LAZARO, EI hermano Antén Martin e su hospital en a calle Atocha de Madrid (1500-1936), Madrid 1981,
p- 31. Cf. 17-19.

8 Cf. J. SANCHEZ MARTINEZ. “Kénosis-diaconia”, T 8/5; T 9/5; T 10/5, p. 346, 356, 364.

5 Cf. J. SANCHEZ MARTINEZ. “Kénosis-diaconia”, T 11/20, p. 383: acolhiam todo o tipo de pobres, com todo o género
de enfermidades, ndo se importando se eram mouros ou cristdos, € ndo abandonavam nenhum deles.



concedido por Deus com tanta liberalidade a Jodo de Deus e aos seus seguidores.67 Jodo
de Deus experimentava o amor misericordioso e infinito do Pai e sentia-se impulsionado
a viver misericordiosamente, sobretudo quando meditava sobre a paixdo e morte de Jesus
Cristo. Foi isso que manifestou de forma simples e profunda, com estas palavras dirigidas
a Duquesa de Sesa: Se considerdssemos como é grande a misericordia de Deus, nunca
deixariamos de fazer o bem enquanto pudéssemos, pois, se ndés dermos por amor aos
pobres o que Ele mesmo nos dd... suplica-nos de bracos abertos que nos convertamos,
choremos os nossos pecados e sejamos caridosos, primeiro com as nossas almas e depois
com o proximo (1DS 13). Quando convidava a contemplar a Paix@o do Senhor, fazia-o
para motivar a ac¢io de gracas e a contemplacdo, para avivar a esperanga em Jesus
Cristo, em quem encontraremos conforto e alento nas dificuldades e sofrimentos, e a
fazer o bem e a caridade aos pobres e necessitados (Cf. 3DS 8, 9; 2DS 9, 19). De Jodo de
Deus deriva o lugar privilegiado que, no nosso caminho espiritual, teve e continua a ter a
Paixio de Cristo.”®

» Seguimento de Jesus compassivo e misericordioso:* descobrimos em Jesus a encarnacao
e expressdo humana do Deus-Misericérdia, origem da nossa hospitalidade (Const. 20);
seguimo-lo e imitamo-lo nos seus gestos e atitudes (Const. 2c; 3a); reconhecemo-lo na
pessoa e no rosto do doente e do necessitado, prestando-lhe acolhimento e auxilio
amorosos.

» Devogdo a Virgem Maria como exemplo vivo e proeminente de hospitalidade: na sua
forma de acolher, servir, interceder, estar misericordiosamente ao lado de quem sofre.”

%7 J4 nas primeiras Constitui¢des € enaltecido este aspecto essencial.

5 Como sucedeu com Jodo de Deus, Jesus cativa-nos de modo especial com a sua entrega total em amor, morrendo na

69

70

cruz por nés: a contemplagcdo da paixdo de Cristo, “Homem das dores” (Is 53, 3), ocupa um lugar de relevo na
nossa espiritualidade (Const. 33). Sob este aspecto, a tradi¢do da Ordem remonta aos tempos do nosso Fundador,
devotissimo da Paixdo de Cristo. Ao contemplar Cristo crucificado, o nosso Pai concentrava-se a meditar tanto sobre
os padecimentos de Jesus, como sobre o amor que o motivava a aceitd-los — um amor que o levou a perdoar até
mesmo os seus inimigos. E para este mesmo grau de amor que Jodo convida, quando escreve a Luis Baptista:
“Lembrai-vos de Nosso Senhor Jesus Cristo e da sua bendita Paixdo, pois retribuia com o bem o mal que Lhe
faziam. Assim haveis de fazer vos”(LB 10). Jodo de Deus convida-nos a imitar a Cristo nos seus padecimentos,
dedicando-nos a uma vida de peniténcia e sacrificio até a entrega de amor ao servigo dos que sofrem. No rosto
dorido dos doentes, na vida arruinada dos pobres, Jodo descobre e contempla o rosto de Jesus Cristo. Servi-los, para
Jodo, ndo é uma cruz, ndo significa sacrificios: € a manifestagdo de que o amor de Deus inundou a sua vida e que ndo
pode fazer outra coisa sendo amar a todos e sempre, especialmente quando sao fracos.

A nossa espiritualidade é, fundamentalmente, cristocéntrica. Jodo de Deus foi um amante apaixonado de Jesus.
Através dele, aprendemos a centrar a nossa vida em Cristo e a contempla-lo na sua maneira de servir, amar e curar os
doentes. Jesus de Nazaré € o Mestre que, na sua forma de agir, nos mostra as atitudes e os gestos que precisamos de
encarnar para continuar a sua obra de amor. Tal como Jesus, somos chamados a sentir o coragdo comover-se perante
o abandono e a miséria das pessoas (cf. Mt 9, 36) e a entregar-nos ao seu servigo e alivio como a tnica coisa que
verdadeiramente interessa na vida (cf. Mc 6, 34-44); tal como Jesus, experimentamos a capacidade de termos
consciéncia de que, quando nos aproximamos dos necessitados para os servir, manifesta-se a forga interior que nos
anima (cf. Lc 8, 40-48); ao contemplarmos Jesus que se identifica com os pobres e os doentes, assumindo sobre si as
suas dores e carregando as suas enfermidades (cf. Mt 8, 17), renova-se a nossa decis@o de nos dedicarmos ao servigo
daqueles que sofrem, assumindo, como Jesus, a condi¢@o de servos que, com a entrega da prépria vida, promovem e
defendem a vida dos pobres (cf. Mt 12, 15-21; 20, 28).

A Virgem Maria, figura da Igreja e primeira entre todas as pessoas consagradas (cf. VC, 112), é para n6s um modelo
de servigo a Cristo em Hospitalidade. Jodo de Deus amou afectuosamente Nossa Senhora: venerou-A e imitou-A na
sua maneira de viver; foi um seu profundo devoto e sentiu-se acompanhado e protegido por Ela em todos os
momentos dificeis da sua vida. Todas as Cartas de Jodo de Deus comecam com as palavras: Em nome de Nosso
Senhor Jesus Cristo e de Nossa Senhora, a Virgem Maria sempre intacta. Como era seu costume, convidava a que
“... tudo o que fizerdes..., seja tudo para servigo de Nosso Senhor Jesus Cristo e da Virgem Maria Nossa Senhora
(1GL 12). Invocava Nossa Senhora com a recitagdo do Rosdrio e encorajava as pessoas a fazerem o mesmo: Devo dizer-



» Vivéncia harmoniosa e integral do amor a Deus e do amor ao préximo em necessidade.”’

» Perseveranca espiritual perante os obstdculos: é tal a experiéncia da graca que nio ha
dificuldade nem sofrimento capazes de interromper o que se realiza a favor dos pobres,
dos enfermos e necessitados.

» Hospitalidade irradiante: como Jodo de Deus, também os seus seguidores foram
recompensados com uma hospitalidade irradiante e vigorosa que convencia outras
pessoas a participar em novos projectos hospitaleiros e a entrar em comunhao de carisma
e espiritualidade com eles. A irradiacio carismatica via-se acompanhada por uma sdbia
formacdo dos colaboradores no espirito de Jodo de Deus.

» A atencgdo a pessoa do doente e do necessitado como contributo da Ordem a missdo da
Igreja, que € tnica.

»  Profissionalismo: a tradicdo hospitaleira da Ordem da testemunho do interesse em
conjugar a missdo hospitaleira com os progressos da técnica e da ciéncia, e com a
actualizacdo dos meios, segundo os problemas e as possibilidades caracteristicos de cada
época.

» Espirito de entrega até a morte: é uma constante em tantos seguidores de Jodo de Deus a
disponibilidade a entregar-se sem reservas, até entregar inclusivamente a propria vida
pelos doentes e necessitados. Assim o demonstram feitos herdicos que marcam a histéria
da Ordem em diferentes lugares e tempos: epidemias, guerras, perigos...

vos que me tenho dado muito bem com o Rosdrio e que espero em Deus rezd-lo quantas vezes puder e Deus quiser”
(LB 17). Soube transmitir aos seus companheiros a confian¢a na Virgem Maria e o desejo de a imitar no servico aos
pobres e doentes. Sirva de exemplo o testemunho do Ir. Antén Martin que, no seu testamento, afirma: “Em nome da
Santissima Trindade... e da Bem-aventurada Virgem Gloriosa, nossa Senhora Santa Maria sua Mde, a qual eu tenho por
Senhora e Advogada em todos os meus factos... [...] ao servigo de nosso Senhor Jesus Cristo e da sua gloriosa Mde (L.
ORTEGA LAZARO, O Ir. Antén Martin e o seu Hospital na Calle Atocha, em Madrid”. 1550-1936, Madrid 1981, pag.
8).

Seguindo a tradi¢do da Ordem, as Constitui¢cdes recolhem o sentido mariano da nossa espiritualidade: a Virgem
Maria é modelo da nossa consagra¢do a Deus (n° 25), profundamente hospitaleira na sua vida consagrada ao
servico da pessoa e da obra de Jesus (cf. N° 42b). O seu exemplo encoraja-nos a realizar como ela a nossa
peregrinagdo na fé (cf. Lumen Gentium, 58) e a imitd-La, acompanhando com integridade e amor afectuoso aqueles
que sofrem, associando-nos desta forma ao sacrificio do seu Filho, que se prolonga na dor da Humanidade (Const.
34a; cf. 4d). Maria, Satide dos Enfermos e Mae de misericérdia, tem um lugar especial na vida da nossa comunidade
hospitaleira (Const. 42b) e no coragdo de cada Irmdo. Sentimo-nos encorajados a honrd-la e a imitar a sua
simplicidade e disponibilidade, a sua entrega e fidelidade ao projecto de Deus sobre a nossa vida (cf. Const. 4c), ao
mesmo tempo que a veneramos com afecto de piedade filial, celebrando as suas festas e, de modo especial, a do seu
Patrocinio sobre a Ordem, e com as formas tradicionais de devogdo, entre as quais sobressai a recitacdo do Roséario.
(Cf. Const. 4d; 42b).

A Virgem do Magnificat pde em relevo um dos aspectos mais claros da nossa espiritualidade: o Deus da misericérdia
cumpre as suas promessas de libertacdo e inclina-se com particular predileccio sobre os pobres e os humildes, e fard
triunfar o seu poder de misericérdia sobre a arrogincia dos poderosos deste mundo que oprimem os fracos. Como
Maria, somos chamados a sentir-nos em comunh@o com eles, a sentir como nossa a realidade injusta que os oprime e
a comprometer-nos evangelicamente na sua libertacao integral (Cf. Lc 2, 46-53).

Na Visita a Santa Isabel, por outro lado, a Virgem Maria propde-Se-nos como modelo de hospitalidade, indo ajudar a
sua prima e dedicando-se com simplicidade ao seu servico e, acima de tudo, porque Deus manifesta e torna presente
nela a sua salvag@o. Deus encarnado no seio de Maria, ao escolhé-la como medianeira para comunicar o seu Espirito
a Isabel e ao menino que ela trazia no ventre (cf. Lc 2, 41-44), eleva os gestos de hospitalidade ao nivel de
sacramento que evoca e realiza a sua accdo salvifica.

" Const., 1984, 103a.
2 Ibidem, 103c.



32.

33.

34.

» Inculturacdo entre os pobres, ou humildade hospitaleira: é a menoridade, a “kénosis”
hospitaleira, que levava os Irm@os a renunciarem a uma vida confortdvel e a todo o tipo
de grandeza, adaptando-se ao estilo de vida humilde dos pobres e doentes.

3. O “hoje”’ do carisma de Joao de Deus: Missao partilhada e inculturacao

Jodo de Deus partilhou com toda a espécie de pessoas o dom que tinha recebido, fazendo com
que elas se sentissem contagiadas pelo seu modo de viver o cristianismo e pelo seu amor
pelos necessitados: juntavam-se a ele, no servico, pessoas simples, benfeitores anénimos e
personagens da nobreza, que o apoiavam com bens materiais; presbiteros que colaboravam
com ele na assisténcia espiritual de quantos eram acolhidos no hospital, € muitos outros —
voluntérios, médicos e pessoal de servigo — que, com ele e os Irmaos, assistiam os doentes.

O dom da hospitalidade praticado segundo o estilo de Jodo de Deus teve uma irradiagdo
constante, mesmo junto de pessoas que nem sempre estavam animadas pelos valores da fé
cristd. O carisma transmitido desenvolveu-se com uma admiravel criatividade, dando origem
a uma série de realizacdes adaptadas aos diferentes tempos e lugares. Temos cada vez mais
consciéncia de que o carisma da hospitalidade segundo o estilo de Jodo de Deus ultrapassa o
ambito dos Irmdos que professaram na Ordem. Continua a ganhar corpo uma nova visdo da
Ordem como “familia”, e acolhemos — como dom do Espirito no nosso tempo — a
possibilidade de partilharmos o nosso carisma, a espiritualidade e a missdo.” Esta realidade
que, entre nds, foi assumindo vigor muito lentamente, é um desafio a viver “de tal modo
identificados com esta missdo que os nossos colaboradores se sintam encorajados a fazer o
mesmo”,”* ndo s6 porque as obras apostdlicas da Ordem, sobretudo nos paises em vias de
desenvolvimento, se tornaram enormemente complexas, mas porque nos sentimos impelidos
pelo imperativo evangélico de partilhar com alegria e gratuitamente o que de graca
recebemos do Senhor, para o bem da comunidade eclesial e antincio do evangelho da
misericérdia.

Os Irmaos missiondrios — em missdo ad gentes — fizeram o possivel para que o carisma de
Jodo de Deus se tenha difundido e inculturado consideravelmente; agora, estd a verificar-se a
passagem da inculturacdo para a encarnagdo do carisma e da missdo da Ordem através de
Irmaos autdctones. Isto significa que é necessdrio ultrapassar as maneiras de viver a
consagragao em hospitalidade segundo o estilo das nacdes de origem dos missiondrios e
promover um estilo e formas em que cada cultura o possa viver, conservando os aspectos
genuinos do carisma que sdo perenes. As exigéncias sdo ainda mais significativas na missao,
que devera passar progressivamente de estilos de organizar a assisténcia segundo modelos do
primeiro mundo para modos de realizar a hospitalidade adequados a cada realidade,
encarnada no ambito sécio-eclesial, sem renunciar ao valor tradicional da Ordem de
promover uma assisténcia digna, baseada nos progressos da ciéncia e da técnica e realizada
por Irmaos e Colaboradores bem qualificados.

BVC54.

™ Ap6s o Concilio Vaticano II, desde meados dos anos oitenta, a Ordem impulsionou e encorajou um movimento de
Alianga com os Colaboradores. E, recentemente, a Igreja reconheceu o facto de os leigos trabalharem para a missdo

ou colaborarem na missdo dos religiosos, na histéria das relagdes entre pessoas consagradas e laicado catdlico”. (Cf.
Const. 23a).



35.

Deste modo, ao mesmo tempo que o carisma de Jodo de Deus se enriquece com os valores de
cada cultura, a Ordem continuard a desempenhar o papel de ser consciéncia critica nos
lugares em que a assisténcia médica e social for deficiente e de promover o desenvolvimento
sauddvel das estruturas sanitdrias e assistenciais as quais todos possam aceder, especialmente
os mais desfavorecidos.



36.

37.

38.

39.

I1. OS FUNDAMENTOS: MISERICORDIA E HOSPITALIDADE
COMO CATEGORIAS BASILARES

A Ordem exprimiu o carisma de Jodo de Deus através de dois termos, intimamente
relacionados entre si: “misericérdia” e “hospitalidade”;75 encontramo-los também na Palavra
de Deus; mesmo no nosso tempo, estas duas palavras falam-nos de valores humanos que sdao
muito bem aceites em todas as culturas. Apresentamos seguidamente algumas breves
reflexdes sobre cada um destes conceitos, como eixos em torno dos quais gravita a

espiritualidade peculiar da Ordem. Para isso, falaremos:
» em primeiro lugar, da misericérdia, como categoria biblica e antropoldgica;
» depois, reflectiremos sobre a hospitalidade, nos seus sentidos biblico e antropolégico;

» em ambos os casos, evocaremos a peculiar ressonancia destes temas no carisma da
Ordem, tendo especialmente em conta as Constitui¢des renovadas.

1. Pressuposto: misericordia e hospitalidade, culpa e violéncia

Misericérdia significa, antes de mais, capacidade de compreensdo, de compaixdo, de perdao,
de nos tornarmos instrumentos de reconciliagdo que se manifesta na reac¢@o perante a culpa e
diante do pecado. Os seres humanos podem agir de acordo com os planos de Deus ou, vice-
versa, desobedecer a sua vontade, transgredir as normas humanas, desrespeitar as aliangas
estabelecidas. Viver a partir do ser, das atitudes positivas, é fonte de harmonia, de
desenvolvimento pessoal e cria ambitos de serenidade e solidariedade. Pelo contririo, a
transgressdo tem repercussdes na psicologia humana, desajustando-a, desequilibrando-a;
adquirimos consciéncia de culpa, sentimentos de culpa, e isso afecta-nos em todas as
dimensdes da nossa vida. Quando

» alguém sabe que € e se sente culpado diante de Deus, falamos de pecado;

» alguém sabe que € e se sente culpado diante dos homens, falamos de culpa “moral”, ou
de “ética”;

» ocorre uma violacdo de algo fundamental no nosso sistema de valores, surgem a
consciéncia, ou sentimentos, de culpa.

Por isso, ndo é bom negar a culpa, como também néo € bom favorecer sentimentos de culpa
que amplificam e desfiguram a realidade. Perdoar — saber perdoar e saber que se estd
perdoado — constitui a superacao mais radical da culpa, do pecado.

A hospitalidade é, antes de mais, a capacidade de a pessoa se abrir e acolher o outro; é
também uma reaccio contra a violéncia. Ha violéncia quando existe antagonismo entre nds e
quando ndo somos capazes de viver em paz, de nos encontrarmos reciprocamente, como
pessoas. A violéncia interior faz com que prefiramos o conflito, a luta, a degradacdo. A
violéncia desencadeia em nds os piores expedientes (os pecados basilares) e estimula a nossa

> Cf. V. A. RIESCO, La Hospitalidad manifestacion del Ser de Dios en favor del hombre. Fundamento biblico de
nuestra espiritualidad.



40.

41.

42.

43.

44.

agressividade. A violéncia original ndo foi a guerra de todos contra todos, mas a hostilidade
de uma comunidade humana — familia, aldeia, na¢ao, religido, entidade cultural — em relagao
aos de fora, aos estrangeiros. Quando a violéncia de espirito se arvora em lei universal,
reclama para si 0 monopdlio da civilizagdo e combate a diversidade humana. H4 violéncia
quando se rejeita aquele que € diverso.

A violéncia religiosa proclama que “Deus estd connosco” e nega a presenca de Deus nos que
sdo diferentes de nds. Quem julga que Deus sé estd do seu lado, torna-se independente dos
outros. Esta atitude d4 origem ao egoismo sagrado: “para eu ser, € preciso que o outro nao
seja”. Por isso, a violéncia sagrada ¢ fundamentalista e homicida em relagdo aos outros e
destrutiva em relacdo a quem a pratica. S6 o acolhimento do préximo, do diverso, s6 a
hospitalidade — a filoxenia em vez da xenofobia! — se opdem a violéncia.

2. A misericordia

a) O Deus da misericordia

A caracteristica suprema de Deus, segundo o Antigo Testamento, € a misericérdia; ndo a
violéncia.”® A misericérdia ultrapassa infinitamente a ira: “num acesso de ira escondi de ti a
Minha face; mas no meu eterno amor me compadeci de ti” (Is 54, 8). O texto paradigmatico
que exprime a misericérdia, como identidade de Deus, encontra-se numa passagem do Livro
do Exodo:

“O Senhor passou em frente dele, e exclamou: Javé! Javé! Deus misericordioso e
clemente, vagaroso em encolerizar-se, cheio de bondade e de fidelidade, que
mantém a sua graga até a milésima geracdo, que perdoa a iniquidade, a rebeldia e o
pecado, mas ndo confunde o culpado com o inocente, e pune o crime dos pais nos
filhos, e nos filhos dos seus filhos até a quarta geracdo” (Ex 34,6-7).

I3

Aqui, Deus é proclamado “rahum”, aquele que tem um amor cheio de carinho, maternal,
visceral, um amor que brota do coracdo. Este amor misericordioso € totalmente gratuito, ndo
€ resposta aos méritos, mas, sim, uma experiéncia do coragdo. Misericordia €, entdo, bondade,
ternura, paciéncia, compreensao, prontiddo para perdoar, apesar da infidelidade.

A misericérdia de Deus manifesta-se sempre em contextos de violagdo da Alianca. O povo,
consciente da sua infidelidade, recorria a misericérdia de Deus. As infraccdes da Alianca
suscitavam a ira e os ciimes de Deus; porém, com os profetas (Ezequiel e o Deutero-Isaias),
as ameacas transformam-se em antincios de consolagcdo e em manifestacdes de misericordia,
em evangelho (boa nova) para os pobres (Is 40; 61).

b) A encarnacdo da misericordia

Na sua Carta aos Filipenses, S. Paulo diz-nos que Deus “despojou-Se a si mesmo tomando a
condi¢do de servo... feito obediente até a morte e morte de cruz” (Fil 2, 6-8). O Deus
omnipotente renunciou a vontade de poder: “eu estou no meio de vés como aquele que serve”
(Lc 22, 27; cf. Mt 22, 25-28). O Deus omnipotente nao destréi mecanicamente o mal nem a morte,

® Nio € facil explicar porqué, mas o Deus do Antigo Testamento foi por vezes apresentado com caracteristicas

violentas e até demoniacas. Vislumbra-se, no fundo, a necessidade de explicar o mistério do mal e de afirmar, contra
toda a idolatria, que Javé era o tnico Deus.



45.

46.

47.

mas assume-os. Por isso, perante o sofrimento dos inocentes, ou diante dos episddios
absurdos da vida, o nosso Deus apresenta-se como debilidade invencivel. E porque Deus se
manifesta como fraco, sofre, por isso, com o ser humano. O sofrimento é o pao que Deus
partilha connosco. A misericordia divina € o arrependimento de Deus, a fragilidade de Deus.
A debilidade de Deus corresponde & fraqueza do ser humano. O nosso Deus apresenta-se

sempre como protagonista do perddo. Perdoando, praticando a misericérdia, € assim que
Deus se revela ao ser humano enquanto Deus.

O Novo Testamento apresenta-nos Jesus como o grande perdoador, o grande terapeuta do
perddo. Nele, faz-se presente toda a misericordia de Deus. Em algo tdo pessoal de Deus como
€ o acto de perdoar (cf. Mc 2, 7; Lc 15), Jesus faz as vezes de Deus Pai. Jesus preocupava-se com
as pessoas na sua totalidade, descendo até a sua propria interioridade, até ao seu coracdo, mas
sem se limitar ao ambito da alma, da psique; preocupava-se também com a cura do corpo. “O
proprio Jesus era a terapia que era proporcionada” (Hanna Wolft). Ao perdoar, Jesus
desencadeia na pessoa perdoada um processo de reequilibrio global. Em Jesus, revela-se a
misericérdia, ndo a violéncia. A encarnacao € o rebaixamento de Deus (kénosis de Deus). Eo
sinal de que Deus ndo € violento: ama a debilidade e faz-se débil. Jesus ndo surge com o
caricter absoluto de uma pessoa sagrada; pelo contrario, “tornou-se semelhante aos homens”
(Fil 2, 7), secularizado. Jesus faz-se proximo de todos, sem excepgdo. A todos ama, porque é o
icone de Deus, e Deus é amor (1 Jo 4, 7). Rejeita sem reservas todo o tipo de violéncia. Jesus
apresenta o seu Pai, Abbd, ndo como perddo, mas como amigo; ndo como dominador, mas
como servidor; afirma que as coisas essenciais ndo sdo reveladas aos sdbios, mas aos
pequeninos (Mt 11, 25; Le 10, 21). O fio condutor da histéria, iniciada por Jesus, é a diminui¢do
das estruturas fortes, a rentincia a violéncia e ao eficientismo; por isso, recomenda de forma
particular o perddo e convida a recomegar sempre de novo — até setenta vezes sete! (Mr 15, 22).
Jesus manifesta-se assim como o grande educador que conduz a aguas tranquilas e ensina
como superar a violéncia, tanto a que se baseia em razdes ‘“‘sagradas” como em motivos
sociais.

O hino com que inicia a Carta aos Efésios enfatiza a magnificéncia de Deus que, em Jesus e
por ele, nos concede o perddo dos pecados. Se a gratuitidade constitui uma das caracteristicas
que nos revelam como Deus é surpreendente, a misericérdia, de modo particular, faz com que
ele esteja proximo de nés e acessivel. Ter misericordia € proprio de Deus. Deus exerce a sua
presenca entre os homens, perdoando: “Quem pode perdoar pecados sendo s6 Deus?” (Lc
5,21; Mc 2,7). Jesus assume o protagonismo reservado a Deus. A encarnacdo do Filho de Deus

foi a manifestacdo suprema da Misericérdia. O Abba € “o Pai das misericordias e o Deus de
toda a consolag@o” (2 Cor 1,3); e ainda, “Deus Pai é rico em misericordia” (Ef 2,4).

A 1identifica¢do de Jesus, ndo s6 com o ser humano mas também, de modo especial, com
quantos t&ém fome e sede, com os desamparados, os enfermos, os prisioneiros e todos os
necessitados (cf. Mt 25, 34-45), manifesta até onde chega a misericordia que ele encarna. O
proprio Jesus € — como aqueles com os quais ele se identifica — vitima de violéncia. Ele ndo
recebe misericordia e chega mesmo a interrogar-se, na cruz: “Meu Deus, meu Deus, porque
me abandonaste?” (Mt 27, 46). O filho foi, sem ddvida alguma, escutado e a sua oragdo deu
frutos na Ressurreicdo. Ressuscitou das entranhas do Abba: “Tu és o meu filho, eu hoje te
gerei” (cf. Sal 2, 7; Heb 1, 5). Nasceu para a vida eterna das entranhas misericordiosas do Abba.



48.

49.

50.

¢) A misericordia no carisma da Ordem

e o . NIRRT ~ 77

A “misericérdia” € o fulcro do carisma e da espiritualidade de Jodo de Deus’’ e da sua
78 . . . . . NPT

Ordem."” Procuramos ser, na Igreja, uma imagem viva e colectiva da Misericérdia.

>

Ponto de partida: reconhecemos que somos misericordiosos na medida em que tanto Jodao
de Deus como cada um de nds, fomos contemplados pela Misericérdia de Deus e
experimentdmo-la na nossa vida: “Se considerdssemos como é grande a misericordia de
Deus, nunca deixariamos de fazer o bem enquanto pudéssemos”.79 Sentimo-nos
habilitados e consagrados para ser misericordiosos. “Desejamos amar a Jesus acima de
todas as coisas do mundo e, por seu amor e bondade, queremos praticar o bem e a
caridade para com os pobres e os necessitados”; queremos “imitar Nossa Senhora, a

Virgem Maria, «sempre intacta», reflectindo o seu amor materno” (Const. 4bc).

O nosso objectivo espiritual consiste em “encarnar com profundidade cada vez maior os
sentimentos de Cristo para com o homem doente e necessitado e manifestd-lo com gestos
de misericordia”; “tornar-nos fracos com o fraco”, sendo para ele sinal e aniincio da
vinda do Reino de Deus” (Const. 3). A nossa resposta vocacional leva-nos a cultivar em
nds o amor cada vez mais intenso para com os pobres, os necessitados e os pecadores.

O estilo que, desde as origens, nos caracteriza, manifesta-se nas seguintes virtudes:
“servigco humilde, paciente e responsdvel; respeito e fidelidade a pessoa; compreensdo,

benevoléncia e abnegacdo; participagcdo nas suas ansiedades e nas suas esperancas”
(Const. 3b).

3. A Hospitalidade

A Ordem exprimiu tradicionalmente o carisma recebido com a palavra “hospitalidade”. Este
termo ndo s ndo perdeu a sua capacidade expressiva nos dias de hoje, mas € proposto por
alguns como uma categoria fundamental da nova moralidade para o nosso tempo. % Por isso, é
importante reflectir sobre ela, considerando-a o eixo em volta do qual gira a espiritualidade
peculiar da Ordem.

a) O que é a hospitalidade?

A hospitalidade fala-nos das relagdes que se estabelecem entre um hdspede e a pessoa que o
acolhe (anfitrido ou anfitrid). Nessas relagdes, hd obrigacdes e responsabilidades reciprocas.
O hoéspede e o anfitrido estdo numa relacdo mutua: ndo existe um sem o outro. O héspede é

7 Assim o exprime repetidamente o Capitulo I (Constituigio Fundamental) das Constitui¢des renovadas. Em primeiro
lugar, apresentam S. Jodo de Deus como um homem “transformado interiormente pelo amor misericordioso do Pai,
que viveu em perfeita unidade o amor a Deus e ao proximo (Const. 1); “imitou fielmente o Salvador nas suas
atitudes e gestos de misericordia..., entregando-se por completo ao servigo dos pobres e dos enfermos” (Const. 1).

® Em segundo lugar, as Constitui¢des afirmam: “A Ordem Hospitaleira nasce do evangelho da misericérdia (Mt 8,17,
25,34-46), como o viveu em plenitude S. Jodo de Deus” (Const. 1); “pela consagragdo do Espirito, os Irmdos ficam
configurados com Jesus compassivo e misericordioso; participam do amor misericordioso do Pai e mantém viva no
tempo a presenga misericordiosa de Jesus de Nazaré” (Const. 2).

?1DS, 13.

80 Cf. DANIEL INNERARITY, Etica da hospitalidade, Ed. Peninsula, Barcelona 2001.



51.

52.

um ausente que, em qualquer momento, pode tornar-se presente e reivindicar o seu direito de
hospitalidade. Nos casos em que vigoram as leis da hospitalidade, o ausente tem direitos
perante o anfitrido (ser acolhido) e o anfitrido, ainda ndo constituido enquanto tal, tem
deveres em relagdo ao hdspede que se lhe apresenta (acolhé-lo).

Nio é facil explicar o motivo que leva os seres humanos a serem hospitaleiros. Em todo o
caso, a relacdo de hospitalidade ndo € automadtica, pois o héspede pode ir-se embora, € o
anfitrido pode recusar-lhe o acolhimento; mas também ndo € arbitrdria, dado que o anfitrido
sente-se moralmente obrigado a receber um hdéspede, mesmo que ele se torne impertinente.

7z

A caracteristica fundamental da hospitalidade € o acolhimento e o reconhecimento do
héspede por parte do anfitrido; no entanto, esse reconhecimento e acolhimento tém
caracteristicas especiais:

» A hospitalidade é virtualmente wuniversal. Qualquer pessoa pode ser um hdspede;
reconhecé-la como héspede pressupde que se dé um passo muito importante no sentido
do reconhecimento de todos os seres humanos como héspedes virtuais. Qualquer pessoa
no mundo tanto pode ser um héspede como um anfitrido virtual. Em muitas culturas é
proibido perguntar ao héspede qual é o seu nome ou a sua proveniéncia, como se ele
fosse uma representagdo simbdlica do ausente. A protec¢do do anonimato do hdspede € o
sinal de que em cada héspede vemos qualquer pessoa do mundo. Os nossos deveres para
com o0s visitantes que vém ao nosso encontro sio muito concretos. Mostrar um certo
desinteresse por conhecer o seu nome, procedéncia ou estirpe ndo significa desprezo; pelo
contrario, pressupde disposicdo para uma hospitalidade aberta a todo o mundo.

» A hospitalidade revela um alto sentido da moralidade e da politica. O hdspede ndo é
recebido apenas como um determinado individuo, mas também como embaixador
substituivel, como representante de outros; uma vez que os seres humanos constituem
grupos, comunidades, sociedades e nagdes, cada individuo estd inserido nesses
agrupamentos. A hospitalidade confronta-nos, por isso, com algo que tem um significado
ético e politico notdvel: o acolhimento do estranho, do outro, daquele que nio pertence
“aos meus”. A hospitalidade € reconhecimento “dos diferentes”: aceitamos que o héspede
seja diferente de n6s. Damos-lhe liberdade para discordar de noés.

» A hospitalidade € virtualmente sagrada. Na cultura de muitos povos, sente-se que esse
“outro”, que € o hospede, estd revestido de mistério. Estd envolvido por um certo caricter
sagrado. O hospede pode ser um deus. A hospedagem dos deuses ¢ um tema que surge
muitas vezes na mitologia grega, na Biblia e na tradicdo de muitas culturas diferentes
umas das outras. Os deuses — ¢ comum dizer-se — assumem frequentemente formas
irreconheciveis e pedem ajuda aos seres humanos. A Carta de S. Paulo aos Hebreus
recorda-nos que alguns tinham dado hospitalidade a anjos, sem o saberem (Heb 13, 2).
Deste modo, sanciona-se religiosamente o direito de hospitalidade: € preciso que nos
comportemos com os estranhos como se tratasse da visita de um deus. A figura do
héspede estd coberta por uma ambiguidade que a apresenta como um lugar incerto, no
qual se pde em jogo para nés algo que é importante. E, a0 mesmo tempo, um lugar de
temor e desejo. O héspede torna-se simbolo de mediacdo entre duas esferas diferentes.
No acolhimento do héspede, verifica-se um encontro entre seres de ordens diversas: o
divino, o distante, o ilimitado e inconcebivel, sdo acolhidos num ambito humano. Por
vezes, este encontro tem o cardcter de uma irrup¢do violenta que destr6i a ordem
acostumada e desestabiliza o espaco familiar; em qualquer caso, acontece sempre algo
imponderavel e desconcertante.



53.

54.

55.

56.

» A hospitalidade € um acontecimento. E imprevisivel e incontroldvel. Nao sabemos
quando ela terd lugar, nem conhecemos a pessoa que serd nosso héspede. O anfitrido estd
sempre preparado porque, no momento mais imprevisto, o Héspede pode bater a porta.

» Cada encontro de hospitalidade € unico e implica a atengdo a dar a uma pessoa concreta;
tem de ser realizado e interpretado segundo as caracteristicas das pessoas que exercem as
funcdes de héspede ou de anfitrido. Os deveres do héspede e do anfitrido sdo gerais, mas
sao levadas a cabo no ambito de um horizonte limitado e finito. Uma pessoa pode estar
disposta a cumprir as obrigacdes que a atengdo impde em todos os momentos,
independentemente das suas peculiaridades, em virtude do facto de ele pertencer ao
género humano; mas estas exigéncias ndo se tornam presentes a ndo ser na forma de um
ser particular. Um anfitrido que estivesse a espera de um hospede universal, que fosse o
unico capaz de merecer verdadeiramente a sua atencdo, e rejeitasse acolher todos os
visitantes que batessem a sua porta, por nenhum deles realizar plenamente a condi¢do
humana, estaria a negar o acontecer da hospitalidade.

b) A hospitalidade na Revelacdo

A revelacdo judaico-cristd é particularmente sensivel ao acontecimento da hospitalidade.81
Comecga por narrar como Deus acolheu o ser humano no seu jardim: trabalhou para o seu
héspede (“fez desabrochar da terra toda a espécie de drvores agraddveis a vista e de
saborosos frutos para comer”), ofereceu-lhe alimento e vestudrio ( “podes comer do fruto de
todas as drvores do jardim... Fez a Addo e a sua mulher umas tinicas de peles e vestiu-0s”)
(Gn 2,8-9, 15-17; 3, 21). A Revelacdo termina referindo como Deus pede hospedagem ao ser
humano: “FEis que estou a porta e bato: se alguém ouvir a minha voz e abrir a porta, entrarei
em sua casa e cearei com ele, e ele comigo ” (Ap 3, 20).

A hospitalidade tornou os seres humanos hdspedes de Deus, tornou Deus héspede dos seres
humanos, e estes, hospedes entre si. Addo e Eva foram héspedes de Deus no seu jardim do
Eden. Abraio e, depois, o povo que viveu no Egipto, foram levados para a terra onde corre
leite e mel e ali foram héspedes de Deus: “Nenhuma terra serd vendida definitivamente,
porque a terra pertence-me, e vos sois apenas estrangeiros e hospedes na minha casa” (Lv 25,
23; cf. SI 23, 5; 27, 10). Deus foi hospede de Abrado e hospedou-se debaixo da sua tenda no
azinhal de Mambré; depois, foi hdspede do povo que atravessava o deserto, habitando na
tenda do encontro. Finalmente, aceitou habitar na casa do Templo: “...a gloria do Senhor
enchia o templo do Senhor” (I Rs 8,10-11). A hospitalidade abriu os olhos dos seres humanos
para que eles se vissem e reconhecessem como héspedes entre si. Abrado e Moisés sentiam-
se forasteiros em terra estrangeira. E o mesmo sucedeu com o povo no Egipto.
Compreenderam assim que o ser humano se realiza num contexto de hospitalidade.

z

Hospitalidade significa acolher cada um no seio materno: é a hospitalidade recebida e
oferecida em tendas, casas, cidades ou paises. A hospitalidade nio se entendia em termos de
simples acolhimento do hdspede; implicava a “inclusdo” do héspede no ambito do préprio
circulo de interesses, a sua tutela contra os inimigos, a sua proteccdo, 0 seu respeito
existencial profundo, o cuidado da sua pessoa perante todas as eventuais necessidades.

Foram icones de hospitalidade, no Antigo Testamento, Abrado, que acolheu os trés homens, a
vidva de Sarepta e Elias, em hospitalidade reciproca, a prostituta de Jeric6, Rahab, que
acolheu os enviados de Josué, o ancido que acolheu o levita e a sua esposa (Jz 19), Tobias, o
arcanjo Rafael e Rute.

81 Cf. N. B. PAGADUT, Be hospitable, Claretian Publications, Quezon City, Philippines 1992.



57.

58.

59.

60.

O Novo Testamento € a grande explosao da hospitalidade, levada ao seu maximo grau. Jesus
¢ o sacramento de Deus que nos acolhe, que nos serve e cura, que restaura a nossa dignidade
e a nossa saude, que se identifica connosco, que nos lava os pés e morre por nés. Vale a pena,
por exemplo, contemplar a figura de Jesus no evangelho de Lucas, como um auténtico
caminho de hospitalidade. Também Jesus acolhe a hospitalidade dos seres humanos: a
hospitalidade de Maria no seu seio, de alguns fariseus, de Marta e Maria, de Zaqueu, etc. A
espiritualidade cristd valoriza a tal ponto a hospitalidade que reconhece a presenga de Jesus
nos pobres, nos presos, nos enfermos, em todos aqueles seres humanos que precisam da nossa
solidariedade, do nosso amor e servigo.

A grande metafora cristd da hospitalidade é a pardbola do Bom Samaritano. A pergunta do
jurista — quem é o meu proximo? —, Jesus responde narrando a pardbola. Alguém poderia
supor que o proximo era aquele que tinha caido nas maos dos bandidos, a pessoa necessitada.
Mas Jesus desvia a questdo do jurista e pergunta-lhe de novo: “Qual destes trés te parece ter
sido o proximo daquele homem que caiu nas mdos dos salteadores”? (Lc 10, 36). Para Jesus, o
importante ndo é a existéncia de préximos, ndo € haver pessoas que conhecem as
necessidades dos outros, mas o facto de uma pessoa poder adquirir o estatuto de préximo,
exercendo a misericérdia para com os necessitados. Por isso, o jurista ndo deve preocupar-se
em procurar pessoas necessitadas, mas em tornar-se proximo e exercer a misericordia, como

o Samaritano. Na pardbola, hospitalidade e misericérdia identificam-se

¢) A _hospitalidade no nosso Pai, S. Jodo de Deus

Jodo de Deus fez da sua vida um projecto, um caminho de hospitalidade misericordiosa. Mas,
dentro dessa grande proposta antropoldgica e biblica, ele sentiu-se chamado a enaltecer na
sua vida a hospitalidade relativamente aos mais pobres, aos mais arruinados de entre os seres
humanos, os deficientes fisicos e psiquicos, sem qualquer tipo de exclusdo ou discriminagao.
Para Jodo de Deus, a hospitalidade, assim entendida, constituiu a razdo de ser da sua vida. Foi
esse o carisma que ele recebeu com uma intensidade impressionante e, por vezes,
incompreensivel. Acolheu a todos, foi ao encontro do outro. Deu-lhes tudo quanto tinha.
Identificou-se com o outro. Dedicou-lhe o seu tempo. Descobriu o caricter sagrado do
estranho.

O seu estilo de hospitalidade consistia em acolher e servir o doente como a um irmao e
proximo. O seu principal cuidado era consolar a sério e garantir aos seus doentes o que lhes
era necessario: “consolava-os com palavras e provia-os do necessdrio, logo de manhd, antes
de sair... e a noite nunca se recolhia sem primeiro visitar todos os enfermos, um por um, e
sem lhes perguntar como tinham passado, como estavam, de que precisavam, e, com
palavras muito amordveis, confortava-os, espiritual e corporalmente”.82 Amar o Senhor nos
pobres e nos enfermos dava-lhe uma alegria que ndo conseguia dissimular.*

82 CASTRO, Cap XII, p. 79; Cap. XIV, p. 87-88.

8

3 ... e um dia, recorda esta testemunha, entrou na sua cozinha e encontrou-o muito alegre e batendo com a palma de

uma das maos no reverso da outra e cantando um hino sagrado. E esta testemunha chegou e comentou: “Parece que

estd contente, senhor padre...!” E ele retorquiu: “Quem serve a Deus, que ande alegre” (Test. 30. In GOMEZ

MORENGO, op. cit., p. 214).

Muitas vezes foi 14 e via-o andar entre os enfermos, vestindo-os, mudando-os de um lado para outro e voltando a
deitd-los na cama, abragando-se a eles, com uma cara de riso e com tanto amor e caridade que era uma coisa
admirdvel, que até parecia querer meter todos os doentes no seu coracdo. (Test. 59. In GOMEZ MORENO, op. cit., p.
231-232).



61. A caridade de Jodo foi extremamente criativa. Demonstra-o bem claramente uma das
descri¢des que ele mesmo faz do seu hospital: “como esta casa é geral, nela se recebe toda a
espécie de doentes e toda a classe de pessoas, de modo que hd aqui tolhidos, aleijados,
leprosos, mudos, loucos, paraliticos, tinhosos, e outros muito velhos e muitos meninos; e,
afora estes, muitos outros peregrinos e viajantes que aqui acodem » % Tinha-o demonstrado
com a sua maneira de pedir, que transformou em apostolado, recordando a quem dava que o
primeiro beneficio da esmola recai sobre quem a di. Jodo de Deus ndo excluiu ninguém do
seu amor sem limites. Um amor que, tanto quando se centrava nos pobres como nos ricos,
tinha a sua origem no amor de Jesus Cristo e em Jesus Cristo, em quem a todos amou como a
irmaos e irmas.

62. A identificacdo com Cristo fez de Jodo de Deus um bom mestre de misericérdia: Deus
concedeu-lhe um coragdo compassivo e profundamente humano. Como Jesus, ensinou mais
com as obras do que com as palavras. Ndo se preocupou com a elaboragdo de estatutos ou
regulamentos; limitou-se a viver o dom que o animava, a fazer o bem, a orar por longas horas
durante a noite, a visitar um por um os doentes e a escutar a todos com muito grande paciéncia,
consolando e dando a cada um segundo as suas necessidades e possibilidades. Como Jesus,
viveu, amou e serviu consagrando a vida por todos; como Jesus, ditou um s6 mandamento que
tudo iluminaria quando, mais tarde, viesse a ser necessario estabelecer normas que ajudassem a
manter vivo o seu espirito nas pessoas e nas obras da Ordem.* Os Irmios que seguiram o seu
estilo de vida aprenderam dele a acolher, a servir e a amar os pobres doentes com os gestos
que o viram praticar e que logo recolheram nas Constitui¢des da Ordem, para perpetuar o
modelo de hospitalidade herdado do Fundador:

“Procurar-se-d em nossos Hospitais que o servico que se fizer ao Senhor nos seus
pobres lhe seja agraddvel, para o que (...) antes de os deitarem na cama, com a
caridade que se requer, lhes serdo lavados o cabelo e as unhas, ndo sendo
prejudicial a saiide, e também lhes lavardo as mdos e os pés e, conforme a
necessidade, todo o corpo, com dgua quente temperada para o efeito; e feito isto,
serdo vestidos com uma camisa limpa e ser-lhes-d posta uma touca ou um pano na
cabeca e, limpo desta forma o doente, serd deitado na cama, a qual estard feita com
lengois e almofadas limpos, e, se for Inverno, serdo aquecidos e, desta maneira lhes

8 . g - 9 86
serdo aplicados os remédios corporais”.

d) A Hospitalidade nas Constituicoes e nas obras escritas da Ordem

63. A razdo de ser da vocacdo do Irmao de S. Jodo de Deus € manter “viva no tempo a presenca
misericordiosa de Jesus de Nazaré”, encarnando “com profundidade cada vez maior os
sentimentos de Cristo para com o homem doente e necessitado”, para manifestar que ele
“permanece vivo entre o0s homens”.*” Jesus de Nazaré é a “fonte e a coroa” da nossa
espiritualidade.88 O Irmdo tem uma missdo e um ministério completamente peculiares:
representar Jesus no servico prestado aos enfermos, no acolhimento aos pobres e

abandonados. Jesus transmitia a paz do Reino aqueles que estavam cansados e angustiados, a

8 2GL 5.

8 Amai a Nosso Senhor Jesus Cristo sobre todas as coisas do mundo, pois, por muito que O ameis, muito mais vos ama
Ele. Tende sempre caridade, porque onde ndo hd caridade ndo hd Deus, embora Ele esteja em todo o lugar (LB 15).

% Const. 1587, Cap. 17. op. cit., p. 95.
87 Const. 2c; 3a; Sa.

88 Cf. Gaudium et Spes, 22; Const. 20.



libertagdo a quantos se sentiam oprimidos pelo mal e pelas enfermidades, a serenidade a
quantos se encontravam perturbados.

64. O objectivo do texto das Constituigdes € oferecer uma referéncia de espiritualidade nova para
a Ordem em novos tempos. A Ordem considera que, sem conversio € um sério cCompromisso
espiritual, ndo pode levar por diante a renovagio pedida pelo Concilio.*” No seu processo de
renovagdo, a Ordem colocou a si propria diversas op¢des, nomeadamente:

» A humanizag¢do da assisténcia: a primeira finalidade da Ordem consiste em defender a
dignidade do ser humano doente (Const. 10d; 12c; 23a; 28b; 439).° O apostolado hospitaleiro
identifica-se deste modo com a humanizacdo. Ao mesmo tempo, descobre-se a
necessidade de humanizar a vida religiosa e de potenciar os aspectos humanizantes nos
Irméos: “curar-se a si mesmos, enquanto curam os outros”. Se ndo prestarmos atengio a
dimensdo humana, perdemos o sentido préprio do carisma: o de sermos servos da
hospitalidade.

» Objectivo da vocacdo hospitaleira é estabelecer uma Alianga com o ser humano que
sofre, como forma de exprimir carismaticamente a Alianca com Deus.

» Consiste, além disso, em criar lacos de fraternidade. Jodo de Deus sentiu-se irmdo de
todos: desde os mais pobres até ao Principe Filipe.”' Criar lacos de fraternidade é uma
peculiaridade que deve caracterizar o Irmédo, a comegar por sentir-se irmdo de quem sofre
e de quantos partilham com ele o ministério da hospitalidade (Const. 45b; 46b.c; 23) —
funciondrios, voluntarios e benfeitores — com os quais é chamado a viver uma Alianca em
favor do servico e da promocao da vida.”?

» A hospitalidade deve ser compreendida abrangendo a op¢do preferencial pelos pobres e a
humanizagdo (Const. 52)°° do servi¢o ao doente e aos necessitados em geral.

8 “A renovagdo tem aspectos fundamentais: em primeiro lugar, trata-se de eliminar as deficiéncias da nossa vida e de
derrubar as barreiras que forem um obstdculo para a nossa comunhdo fraterna; em segundo lugar, esforcar-se por
descobrir também os nossos “pontos fortes”, que ajudem a alcangcar uma unido semelhante a que existe entre o Pai
e o Filho”. (P. MARCHESI, Bases de uma renovagdo, Roma, 1978, p. 18).

% «_temos consciéncia de que as necessidades fundamentais do homem ndo sdo de ordem material; antes de mais, o

homem precisa de ser reconhecido como pessoa digna enquanto tal: digna de receber cuidados, atengcées e amor,
para além das diferengas culturais, institucionais, sociais, religiosas, raciais, etc.”. (P. MARCHESI, A Humanizagdo,
Roma 1981).

91 . . . . ,
Chegado que foi a Corte, o Conde de Tendilla e outros senhores, que o conheciam, deram informes dele ao Rei, pon-
do-o ao corrente das suas coisas, e introduzindo-o no paldcio. Ai lhe falou Jodo de Deus, comegando por dizer: “Se-
nhor, eu costumo chamar a todos irmdos em Jesus Cristo. (CASTRO, Cap. XVI, p. 99).

%2 Cf. ORDEM HOSPITALEIRA DE S. JOAO DE DEUS, Irmdos e Colaboradores, unidos para servir e promover a vida.

% Nos anos oitenta, sob a influéncia e no espirito do movimento de humanizagdo, a Ordem tentou organizar a sua
missdo em favor das antigas e novas necessidades da humanidade. E interessante recordar como a Assembleia dos
Provinciais, realizada em 1981, encerrou os seus trabalhos: “A nossa Assembleia reafirma a sua esperanga e o seu
compromisso na renovagdo continua da Ordem. Estamos convictos de que esta so se pode conseguir se todos nos, os
membros do Instituto, vivermos em constante atitude de conversdo as exigéncias implicitas na nossa consagragdo a
Deus, como religiosos hospitaleiros, e nos esforcarmos por traduzir as atitudes em respostas concretas ds
esperangas que a Igreja e a sociedade depositaram em nds. Tendo em conta que o mundo estd a viver um momento
importante da sua historia, na qual os valores fundamentais da pessoa sdo, ao mesmo tempo, reivindicados e
violados, assumimos o compromisso particular que o carisma da Ordem comporta, como urgéncia a defender e
promover o respeito pela dignidade humana. Isto fez amadurecer em nds a convicgdo de que a Humanizagdo,
entendida no sentido que adquire na pessoa de Jesus de Nazaré, constitui, neste momento historico em que vivemos,
o vinculo unificante e integrador que nos pode ajudar a traduzir em factos concretos o processo de renovagdo”. (P.
MARCHES], op. cit., p. 91-92).



65.

66.

67.

68.

4. Repensar a Misericordia e a Hospitalidade no nosso tempo:
a relacao com o estranho

a) A relacdo com “‘o estranho”

Os fenémenos da hospitalidade e da misericérdia falam-nos da relacdo do ser humano com o
proximo e com “o estranho”. Essa realidade estranha pode ser o amigo (comunhio!) ou o
inimigo (hostilidade!), o estrangeiro que nos assusta, 0 nosso proprio corpo como um cenario
do padecer, ou a alienagdo dos resultados das nossas proprias acgdes (cf. Rom 7). O encontro
com o “outro”, o “amigo”, o “inimigo”, o “estrangeiro”, o “estranho”, pode provocar reaccoes
muito diferentes: alegria, acolhimento, solidariedade, irritagdo, medo, curiosidade, interesse
pelo exoético. O que nos € desconhecido no outro produz medo; surge simultaneamente como
ameacador e fascinante: ameaga, porque entra em competitividade com o préprio; fascina,
porque o estranho desperta possibilidades até entdo desconhecidas na prépria vida.

O estranho é sempre aquele que surge fora do dmbito proprio, do préprio espaco, o que
pertence a outro. E aquele que se nos opde, o incompreensivel, o insélito, o heterogéneo, o
ndo disponivel. A realidade parece ser estranha quando estd relacionada com “o meu”, com
“o préprio”; para que algo possa ser definido como estranho, ou préprio, € necessario que se
reconheca a relagdo existente entre ambos os termos; por isso, o estranho € tal, quando, em
certa medida, nos pertence; reconhecemos o préprio a partir do estranho, e o estranho, a partir
do que € préprio. Por isso, o hdspede ndo é o viandante que aparece e logo se vai embora,
mas o viandante que chega e permanece; que fica, embora temporariamente. O héspede
ocupa um espaco de fronteira. O mesmo se diga do anfitrido que espera por ele. O espago que
ambos eles ocupam ndo é o seu proprio.

O estranho € também, e acima de tudo, aquele que surge fora do nosso proprio tempo. Cada
pessoa vive “o seu” tempo. Podemos falar dos outros como de “outros tempos”, de outros
ritmos. Conviver significa, por isso, calcular tempos e ritmos, harmonizar o tempo dos outros
com o meu préoprio tempo. A hospitalidade torna-se uma questdo estreitamente vinculada ao
respeito do tempo dos outros, e ndo tanto, ou ndo s6, ao respeito pelos seus Ambitos espaciais.
Considerado na sua prépria temporalidade, o outro é geralmente um importuno, alguém que,
causando incomodo, tende a adiantar-se ou a atrasar-se. Os outros sdo os mais lentos ou os
mais rapidos que nds, os que habitam uma temporalidade que, seja por que razdes for, nos sdao
estranhos ou nos parecem incomodos. Verdadeiramente estranho nio € aquele vive longe de
nds, mas os que vivem noutro tempo. O marginalizado nio estd na periferia do espacial, mas
vive literalmente noutro tempo. Por isso, a hospitalidade tem muito a ver com a capacidade
de “perder tempo”, ou de “dedicar o préprio tempo”.

O estranho — seja espacial, seja temporal — é sempre aquele que nos interpela, aquele que se
nos depara de forma imprevisivel, inesgotdvel. Requer a nossa resposta. Ndo responder ao
estranho € também uma maneira de lhe responder: neutralizamos assim as perguntas futuras,
protegemo-nos contra um futuro imprevisivel. O estranho pode por em crise a nossa propria
identidade. Nisso reside a sua beleza e o seu perigo. A experiéncia cultural do estranho
pressupde sempre um confronto com as possiveis alternativas da nossa vida e implica uma
provagdo para nés mesmos. O estranho € uma reserva que nos permite enriquecer e corrigir a
limitacdo das nossas posi¢des. Durkheim dizia — neste sentido — que a qualidade moral de



69.

70.

71.

72.

uma cultura mede-se pela sua relagdo com o estranho. Aquilo a que respondemos ultrapassa
sempre aquilo que oferecemos como resposta.

b) Aprendizagem da hospitalidade e da misericordia

A hospitalidade, assim entendida, e a misericérdia, como amor e nao como violéncia,
revelam-nos verdades fundamentais do ser humano. A pessoa descobre-se a si mesma quando
vai ao encontro das outras pessoas. A descoberta de si mesmo € um acto inter-subjectivo.
Conhecemos os nossos direitos e deveres na medida em que formos ao encontro do outro.
Reconhecer-se como hdspede, ou como anfitrido, como quem ¢é acolhido ou como quem
oferece hospitalidade, significa descobrir uma identidade que dd origem a obrigacdes e
responsabilidades. Os individuos constituem-se como pessoas apenas através da perspectiva
aprovadora ou recriminatéria de outros.

E sabio aquele aforismo de Merlau-Ponty que diz: “devemos aprender a considerar o préprio
como estranho e o estranho como préprio”. Isso s6 se consegue aprendendo a exercer um
tipo de hospitalidade e de misericérdia que ndo seja avassaladora, nem indiferente, que seja
capaz de conviver com o heterogéneo e que saiba desculpar as contingéncias, proprias e
alheias. Aprende-se a hospitalidade e a misericérdia acostumando-se a interessar-se pelo
outro, a respeitd-lo, e procurando assumir as suas peculiaridades.

¢) Em missdo de misericordia e hospitalidade, ‘“hoje”

Nas actuais condi¢des de vida, a mobilidade humana tornou-se muito facil e a experiéncia do
outro é cada vez mais frequente na vida das pessoas. A vaga de imigracdes e emigracoes
tornou-se avassaladora. Vivemos na sociedade do movimento, da globalizagdo. Vivemos em
sociedades multiculturais, que nos fazem descobrir e sentir o pluralismo. E-nos pedida
tolerancia para com o diverso, o outro, o estranho. Esta situagdo faz-nos ver que ja ndo ha
blocos compactos, homogéneos, que deixou de haver realidades totalmente definidas e
delimitadas; surpreendemo-nos ao constatar que o proprio se torna estranho e o que
inicialmente era estranho, diverso, passa para o dmbito préprio. As sociedades complexas
exigem uma maior sensibilidade para responder as exclusdes que a afirmagdo exagerada da
identidade ou qualquer outra ordem social originam. Na sociedade contemporanea verifica-se
uma perda de gravidade dos sujeitos, que ficam menos vinculados do que antes ao peso de
um territério; sdo menos controldveis; vivem mais livres e interdependentes. Encontramo-nos
num cendrio em que faz pouco sentido insistir na identidade como se ela fosse algo definido e
definitivo. Hoje, aceitamos mais facilmente falar de “identidade complexa” (Amin Maalouf). E
a partir do estranho que se compreende melhor o que € proprio.

Sao sobejamente conhecidas as situagdes perversas do mundo de hoje. O niimero de pobres e
de pessoas marginalizadas ndo sé ndo diminui como ndo para de crescer, apesar das novas
tecnologias e dos processos de globalizacdo. A concepgdo sagrada do ser humano cede o
lugar perante os idolos diante dos quais se prostram as sociedades modernas, prestando-lhes
culto. A educacdo que a sociedade (meios de comunicagdo, ambiente socio-econdmico)
oferece as novas geragdes ndo enaltece o valor da hospitalidade, mas, antes, privilegia o
individualismo, uma visdao materialista e hedonistica da vida. Esta mentalidade nio detém —
nem estd preparada para isso — fenémenos perversos, como o consumo e o trafico de drogas, a
pornografia e a desordem na esfera do amor humano, com a consequente perda de dignidade
da sexualidade humana, o crescimento da pobreza e da injusti¢a, o surgir de tantas e novas
doencas que afligem milhdes de seres humanos. A degradacdo da humanidade acrescentam-se



73.

74.

a degradacdo ecoldgica — dgua (zonas costeiras, recursos marinhos devido as actividades
industriais mineiras), poluicdo do ar (industrias té€xteis, alimentares ou de bebidas, refinarias
petroliferas...), manipulagdo genética — e a degradacdo ambiental (pilhagem da natureza,
esgotamento dos recursos, ameaga de desequilibrio ecoldgico).

A nossa capacidade de hospitalidade é fortemente desafiada pelo fendmeno da explosdo
demografica. Todos os dias nascem no mundo mais 220.000 pessoas. O rdpido crescimento
da populagdo faz surgir novos desafios; desenraizamento das familias, urbanizagao,
exploracdo insustentdvel dos recursos disponiveis e acessiveis para satisfazer as grandes
necessidades da populacdo. Em muitos lugares e em muitas pessoas, parece ter-se perdido o
sentido da sacralidade da vida: guerras fratricidas, violéncia contra as mulheres indefesas,
exploracdo de criancas inocentes, capitalismo desumano que alarga cada vez mais o fosso
cavado entre ricos e pobres. H4 um grande desnivel entre os cerca de 30% de seres humanos
que vivem na opuléncia material e os 70% que estdo condenados a manter-se na pobreza,
privados dos bens indispensdveis para as suas necessidades bdsicas; as culturas dos pobres
estio também ameacadas pela falta de recursos e pela seducdo de modelos de
desenvolvimento material que lhes sdo alheios.

As atitudes de acolhimento e reconhecimento, de servi¢o e de solidariedade (hospitalidade!)
dos nossos contempordneos revelam todo o seu esplendor em miltiplas instituicdes e
iniciativas: diversas formas de voluntariado, ONGs, institui¢des sociais de todo o tipo,
exércitos de paz, movimentos a favor da justica, da ecologia, da dignidade humana, rejeicao
de todo o tipo de xenofobia, etc. Ha igualmente muitos povos na Terra que conservam as suas
preciosas tradicdes de hospitalidade como um valor inestimdvel. E verdade, por outro lado,
que, nestes povos, o valor da hospitalidade tem vindo a diminuir em beneficio de um outro
valor — ainda mais fundamental — a seguranca; a inseguranca provocada pela violéncia, por
guerras, pela criminalidade organizada, pelo terrorismo, tornou-se um fendémeno tdo
ameacador que os valores tradicionais da hospitalidade se véem fortemente afectados. Dentro
de todo esse emaranhado de graga estd presente, com toda a sua tradi¢do, a Ordem dos Irmaos
de S. Jodo de Deus. Ela pretende estar a altura dos tempos e responder com novo vigor a sua
vocacdo especifica, oferecendo ambitos em que a organizacdo, o profissionalismo a técnica e
a humanizacdo se conjuguem e harmonizem com atitudes e gestos de acolhimento, de
servigo, de solidariedade e de eliminag@o do sofrimento, fisico e moral.



75.

76.

77.

78.

ITI1. O ITINERARIO ESPIRITUAL
PERCORRER ““HOJE” O CAMINHO DE JOAO DE DEUS

1. A espiritualidade, hoje

Ha na Igreja — e também no mundo de hoje! — uma profunda sede de espiritualidade. Perante
a falta de sentido, do aumento de problemas que parecem irresoliveis, da vertigem da era do
movimento, todos sentimos necessidade de uma ligacdo ao Mistério, de uma conex@o ao
Espirito que dé estabilidade e razdo de ser. Estamos sedentos de espiritualidade. A prépria
Igreja canalizou esta sede através de diversas propostas de espiritualidade.

Assistimos hoje a uma espécie de globalizagdo, ou mundializagdo, da espiritualidade. O
didlogo inter-religioso produziu resultados maravilhosos neste campo. Mas, a0 mesmo tempo,
estd a ser reivindicado o cardcter mais local da espiritualidade. Por isso, estd a esbogar-se uma
espiritualidade com caracteristicas africanas, ou asidticas, americanas ou europeias... No
comeco de um novo século, entendemos a espiritualidade de uma forma mais integral. A
espiritualidade tem que ver com o corpo e com a alma, com a pessoa individualmente
considerada e com a sociedade, com o local e com o mundial, com o religioso, em particular,
e com o religioso ecuménico... O mesmo acontece com a nossa Ordem. Existe nela uma
espiritualidade globalizada, que responde ao dom recebido, mas, a0 mesmo tempo, a nossa
espiritualidade peculiar adquire tracos caracteristicos e locais nas diferentes regidoes do
mundo.

Entendemos a espiritualidade como processo, caminho. Nela, distinguimos etapas. As nossas
Constitui¢des apontam-nos metas. Torna-se necessario descobrir o caminho para as alcangar,
encontrar o método de espiritualidade mais adequado. O Espirito é o nosso “mestre interior’:
conduz-nos a perfeicdo do Amor, da Alianca, da unido com Deus, com os outros e com 0
cosmos. Nesta vida, nunca chegaremos a meta e, por isso, s@o eloquentes as palavras que
Gregorio de Nisa escreveu na sua “Vida de Moisés”:

“Interromper a corrida rumo a virtude é o principio da corrida para o vicio... Tudo
0 que estd circunscrito dentro de limites ndo é virtude... O apostolo, correndo
sempre pelo caminho da virtude, nunca deixou de seguir em frente, pois parecia-lhe
perigoso deter-se na corrida... Talvez a perfeicdo da natureza humana consista em
estar sempre dispostos a alcangcar um bem maior”.

A Igreja apresenta aos religiosos esta mesma perspectiva na Instrucdo “Partir de Cristo” (da
Congregagdo para os Institutos de Vida Consagrada e as Sociedades de Vida Apostélica), onde constata que:

“E, precisamente, no simples quotidiano que a vida consagrada cresce, em
progressivo amadurecimento, a fim de se tornar aniincio de um modo de viver
alternativo aos do mundo e da cultura dominante... Além da presenca activa de
novas geragoes de pessoas consagradas, que tornam viva a presenca de Cristo no
mundo, bem como o esplendor dos carismas eclesiais, € igualmente significativa,
de modo particular, a presenca escondida e fecunda de consagrados e
consagradas que conhecem a velhice, a soliddo, a doenca e o sofrimento. Ao
servico que jd prestaram e a sabedoria que podem ainda compartilhar com os
demais, acrescentam eles a propria e preciosa contribui¢cdo, unindo-se com a sua



oblagdo ao Cristo sofredor e glorificado, em favor de seu Corpo que é a Igreja”
(Cf. CI 1, 24; Partir de Cristo, 6).°*

2. O paradigma, ou modelo, do nosso caminho espiritual

79.  “A nossa hospitalidade tem a sua origem na vida de Jesus de Nazaré” (Const. 20), a quem
imitou fielmente o nosso Fundador, entregando-se inteiramente ao servico dos pobres e dos
doentes (Const. la). Entdo, Jodo de Deus somos nds: partilhamos os seus dons, a sua fé, a sua
sensibilidade perante o sofrimento humano, a sua entrega incondicional no servico, a sua
humildade e criatividade caritativa.”” O seu itinerério espiritual € a proposta pedagdgica que o
Espirito Santo nos oferece para desenvolvermos em nds o carisma da hospitalidade. Também
nds, como ele, somos pessoas em caminho, viandantes e peregrinos no meio de um mundo
globalizado e enormemente complexo. A sua peregrinacdo interior, a sua caminhada
espiritual até ao rebaixamento mais profundo, até a miséria humana, sdo para nés a melhor
proposta de espiritualidade, de missdo e de comunh&o (Const. 5): s80 uma casa e uma escola de
espiritualidade!

80. As etapas que Jodo de Deus percorreu — “esvaziamento, chamamento, alteragdo,
identificacdo” — indicam-nos também as etapas do nosso caminho. Entendemo-las, nio como
etapas lineares e sucessivas, mas em espiral, pois reproduzem-se em cada uma das épocas da
nossa vida. Jodo de Deus torna-se para nés o simbolo de um caminho que nos conduz ao
esvaziamento (kénosis) progressivo de ndés mesmos e, deste esvaziamento, ao servigo até a
morte (cf. FI 2, 6-11).

a) Experiéncias do esvaziamento. desinstalar-se para ‘“nascer de novo”

81. Em qualquer itinerario parte-se de um lugar para se chegar a outro. A saida implica o
desinstalar-se: aquele que era o nosso estado de vida normal, o nosso territério vital, comeca
por perder sentido. Sentimo-nos como se fossemos estrangeiros na nossa propria casa. Assim
comeca 0 processo que caracteriza o inicio de um caminho, que, muitas vezes, nem sequer
sabemos até onde nos conduzird. Somos Jodo de Deus e, como ele, sentimos a vacuidade das
coisas deste mundo; como ele, fazemos a experiéncia de nos desinstalarmos.

82. Esta experiéncia estd magistralmente plasmada na figura biblica de Moisés e do Povo de
Israel. Num primeiro momento, Moisés encarava a vida com a sabedoria dos egipcios. A
pouco e pouco, apds um longo percurso que o levou a atravessar o deserto, descobriu que
quem conduzia a sua vida e a do Povo era Javé. Renunciou por isso as segurangas imediatas e
aos falsos deuses, e aceitou na sua vida a iniciativa do Deus tnico que obriga a levantar a
tenda, a caminhar vencendo obsticulos e barreiras: barreiras mentais e sentimentos (medo,
tendéncia ao desalento, recusa do esforco que exige a conquista do futuro prometido), que sao
mais fortes e violentas do que o deserto e os rios.

% Cf. também o n.10, onde se pode ler: “Este é um tempo no qual o Espirito irrompe, abrindo novas possibilidades. A
dimensdo carismdtica das diversas formas de vida consagrada, embora sempre em processo e jamais terminada,
prepara na Igreja, em sinergia com o Pardclito, o advento d'Aquele que é jd o futuro da humanidade em caminho.
Ver também os nimeros 18, 21 e seg. Recordemos que este documento tem subjacente a imagem do “caminho”.

% Cf. GOVERNO GERAL DA ORDEM HOSPITALEIRA DE S. JOAO DE DEUS, Jodo de Deus Continua Vivo, Mem Martins,
1991, p. 16-17.



83. O caminho espiritual comeca por uma primeira experiéncia da limitacdo do mundo, da vida.
Apercebemo-nos, por graca de Deus, do caricter contingente de tudo quanto existe — nada do
que vemos € absolutamente necessario! Uma pessoa procura o sentido da vida, da histéria, e
sO encontra respostas parciais ou contraditérias. Aquilo que parece ser mais promissor acaba,
afinal, por nos desiludir. As caréncias afectivas, a frustracdo, as decepcdes e os fracassos
(familia, amizades, estudo, projectos...), induzem-nos a colocar a questdo da consisténcia dos
valores que predominam na sociedade e a procurar aqueles que podem dar sentido a vida.
Mesmo os maiores €xitos se podem tornar insuficientes para preencher o desassossego e 0s
anseios do coragdo humano: “fizeste-nos para Vos, Senhor, e o nosso coracdo anda inquieto
enquanto ndo repousar em Vos” (S. Agostinho). E, acima de tudo, Jesus adverte: “Que
aproveita ao homem ganhar o mundo inteiro, perdendo-se ou condenando-se a si mesmo?”
(Lc 9, 25). A experiéncia do chamamento, da vocag@o, costuma ser o primeiro passo no
caminho para mudar de vida. A voz de Deus é poderosa e apaga outras vozes; convida a ir
“mais além” e suscita a nostalgia de algo definido.

84. Em diversas ocasides, ao longo da vida, emerge, ou pode emergir esta experiéncia. Sdo
aqueles momentos em que sentimos a necessidade de “nascer de novo”, porque se verificaram
grandes insucessos, interiores ou exteriores. Costumam ser momentos cadticos, na vida,
experiéncias de morte, que parecem ‘“vedar” qualquer saida com futuro. A experiéncia do
vazio pode conduzir ao desanimo, a aceitacdo passiva da realidade, a deixar-nos levar pela
vida, em vez de sermos nds a conduzi-la e a vivé-la; também pode ser um sinal e um alarme
que nos permita agarrar a propria existéncia com ambas as maos e deixar que se repercutam
na alma as questdes e os estimulos que, apesar de silenciados, estavam vivos.”® A experiéncia
do vazio, se for acolhida, se lhe opusermos resisténcia, se ndo for superficialmente mitigada,
permitird a graca de um recriagdo e restauracio interiores.

85. Corresponde esta etapa ao que Teresa de Jesus denomina as duas primeiras moradas, ou
aquilo que Jodo da Cruz denominava o inicio da subida ao monte Carmelo. S. Jodo de Deus
descreve-as como uma experiéncia de morte inserida num mundo de morte e sem saida.
Corresponde também aos primeiros passos na vida espiritual que Jodo de Avila — mestre
espiritual do nosso Fundador — descreve como a etapa do desligar-se (des-escuta) da
linguagem do mundo, demonio e carne (Audi, filia, 1 A).

b) “Chamamento’ e chamamentos ao longo da vida: “Escuta, 6 filho!”

86. Quando uma pessoa renuncia a viver a partir de si mesma, descobre um designio misterioso
sobre a sua prépria vida. Entdo, é capaz de escutar a voz de Deus e de experimentar a energia
do Espirito que a conduz e guia para “o desconhecido”. A experiéncia vocacional foi
comparada a uma “seducdo”, ou a uma “atraccdo irresistivel”. Jesus, o Filho de Deus, vem ao
nosso encontro, corta-nos o caminho e convida-nos a mudar de direccdo e a segui-lo.

87. O chamamento acontece, num primeiro momento, quase de forma imperceptivel. Os
acontecimentos felizes, ou os momentos de desanimo sucessivos a experiéncia de frustracdes
ou desilusdes, sdo a linguagem de Deus. O que € certo é que a voz de Deus, num momento
concreto, ecoa no fundo da pessoa e remove estratos que lhe permitem por-se em sintonia

% Sucedeu o mesmo com S. Jodo de Deus: quando se sentiu humanamente desenraizado, avivou-se nele o chamamento
que, jd em Oropesa, o convidava a abandonar o trabalho de pastor de rebanhos e de cavalos do Conde, e dedicar-se
ao servico do Senhor “fora do seu natural”, pois “sentia grande dor, quando estava em casa do Conde de Oropesa
e via, na cavalariga, os cavalos gordos, luzidios e agasalhados, e os pobres fracos, despidos e mal tratados. Dentro
de si, dizia: «Entdo, Jodo, ndo serd melhor que te ocupes em tratar e apascentar os pobres de Jesus Cristo do que os
animais do campo?»” (CASTRO, Cap. IV, p. 41).



88.

89.

90.

91.

92.

93.

94.

com ela: “escuta, 0 filho; abre os teus ouvidos”. Experimenta-se, por via de contraste ou de
coincidéncia com as aspiragdes mais profundas, a sedu¢do de uma maneira de viver e de
Jesus de Nazaré manifestar o seu amor ao Pai e aos seus irmaos, os homens. Experimenta-se a
urgéncia de mudar o proprio estilo de vida, de quebrar a monotonia de um cristianismo feito
de préticas repetitivas sem maiores complicagdes, nas quais se procurava, quase sempre de
forma inconsciente, obter a benevoléncia de Deus.

A seducdo do Mistério nido acontece sempre em ambitos de pura transcendéncia, de
isolamento e de oracdo intima com Deus. Esta seducdo acontece com frequéncia, como na
vida de S. Jodo de Deus, no encontro com os crucificados do mundo, com as pessoas
marginalizadas e desprezadas. Nelas, descobre-se o rosto de Deus e o chamamento de Deus
torna-se, neles ou nelas, irresistivel, profundamente interpelante. No rosto dos desfigurados,
descobre-se a presenga do Transfigurado.

z

O chamamento, a vocacdo, é uma etapa na qual se torna necessdrio o discernimento, o
acompanhamento espiritual, a resposta a ndo poucas perguntas. Os mestres espirituais falam
de “inicio do caminho”, e de terceiras moradas. Aqui, torna-se necessario, no entanto, um
grande esfor¢co ascético que permita o reajustamento da prépria vida com quanto Deus nos
propoe.

Ao longo da vida verificam-se “novos chamamentos” que aprofundam e dio firmeza ao
primeiro. Sdo aqueles momentos em que descobrimos uma nova orientacdo, em que nos
sentimos chamados a mudar de mentalidade (metanoia), em que sentimos a necessidade
interior de sermos enviados para novas fronteiras de missdo. Responder ao chamamento de
Deus em tais circunstancias € tdo vital como responder no inicio. Se ndo houver resposta, o
caminho espiritual fica bloqueado.

A porta de entrada no caminho espiritual €, certamente, a vocacdo, mas ela deve ser
acompanhada pela resposta. A resposta exprime-se, antes de mais, na oracio, na obediéncia e
no servico humilde. S. Jodo de Avila pedia para “ouvir a primeira Palavra... sé Deus, que é a
suma Verdade” (Audi, Filia, 1, B, 1), “pela f€” (Audi, Filia, 1, B, 2).

¢) Alteracdo e Consagracdo

Quem tem consciéncia de ter sido chamado por Deus para uma vida segundo o estilo de Jodo
de Deus e responde a esse chamamento, faz em si mesmo a experiéncia de se tornar como que
o sujeito de uma misteriosa e progressiva transformacao interior, que o transforma e torna
consagrado, habitado pelo Espirito para uma forma de vida em despojamento, nudez e
esvaziamento de si préprio.

Tal como sucedeu com o nosso Fundador, Deus fala-nos através do clamor da humanidade
que sofre por doenga ou por causa da pobreza e da injustica. Desperta e fortalece-se em nds o
amor compassivo e misericordioso, o acolhimento, a benevoléncia, o sentido de solidariedade
e de fraternidade. Transforma-se, assim, a escala de valores em que, até esse momento, se
baseava a nossa vida. Ao consagrarmo-nos em hospitalidade, o Espirito Santo torna-nos
capazes de manifestar na nossa vida o amor especial do Pai para com os que sofrem, e de
mantermos vivo no tempo o estilo de vida de Jesus de Nazaré, vivendo-o em castidade,
pobreza e hospitalidade, cooperando na missao da Igreja, servindo a Deus no homem sofredor
(Const. 1d; 2b; 7b).

Esta ac¢do transformadora do Espirito € vivida e acolhida na celebracdo litdrgica da nossa
Profissdo religiosa (cf. Evangelica Testificatio, 47; Const. 9a). Nela, reconhecemos que Deus nos vai
consagrando através dos miltiplos acontecimentos da vida.



95.

96.

97.

98.

99.

2

Nao ¢é suficiente participar em actos de consagracdo; € necessdrio deixar-se consagrar.
Quando tal sucede, Deus faz tudo o resto. Entra-se numa etapa mistica na qual Deus, por
meio de Jesus e do Espirito, se torna o grande protagonista da vida do seu eleito. Os mestres
espirituais definem esta etapa como “quartas moradas”, que corresponde a passagem de uma
etapa ascética para outra, mais mistica. Jodo de Deus nio viveu esta etapa no isolamento
contemplativo, mas na contemplacdo mistica no &mbito da ac¢do de caridade, misericordiosa
e hospitaleira, sentindo-se ungido pelo Espirito no seu contacto com a miséria humana. E esse
também o nosso caminho de consagragdo constante. S. Jodo de Avila ensinava que a escuta
da voz de Deus introduz o crente numa nova visdo e numa inclinacio diante da vontade Deus,
que o leva a sair e a esquecer-se deste mundo mau, e mesmo da casa paterna (Audi, Filia, 11-V).

d) Identificacdo mistica com Jesus pobre, marginalizado e sofredor

Nunca termina nesta vida o caminho no Espirito, que tem por objectivo a identificacéo total
com o Senhor. As udltimas etapas colocam-nos perante uma transformacfo, ou transfiguragao,
cada vez maior, que pode ser adequadamente descrita como “desponsdrio mistico”, uma
auténtica simbiose: “Jd ndo sou eu que vivo, é Cristo que vive em mim” (Gal 2, 20). O Espirito
manifesta-se e actua em nds como Hospitalidade; configura-nos com o Cristo compassivo e

misericordioso do Evangelho, para manter viva no tempo a sua presenca misericordiosa
(Const. 2).

Estas ultimas etapas da vida espiritual sdo as que nos permitem descobrir as potencialidades
secretas da nossa vida, que ultrapassam toda a imaginacdo e desejo. Quem renuncia a ser
conduzido até este ponto, torna-se um frustrado. Os Mestres de Espiritualidade referem-se a
estas dltimas etapas como “dltimas moradas”, ou “chegada ao cimo do Monte”, ou ainda
como o momento em que Deus se sente cativado pela alma do crente (Audi, Filia, V).

3. Participantes no caminho do Povo de Deus

O nosso caminho espiritual carismatico, comunitario e pessoal, insere-se no grande Caminho
espiritual do Povo de Deus, que € a Igreja. O caminho espiritual da Igreja surge de uma forma
paradigmadtica, exemplar e pedagdgica no ciclo sacramental e litirgico. Esse € também o
nosso caminho. O ciclo litiirgico-sacramental do Ano Littrgico € o grande contexto do nosso
caminho espiritual. Ao longo desse Ano, entramos em contacto com toda a mensagem
revelada. A leitura continua que a santa mae Igreja nos propde, dia apds dia, semana apos
semana, é o melhor alimento espiritual, o melhor guia pelos caminhos do Espirito.

O Concilio Vaticano II disse-nos que “a liturgia é simultaneamente a meta para a qual se
encaminha a ac¢do da Igreja e a fonte de onde emana toda a sua forca [...], pois, em especial
da Eucaristia, corre sobre nés, como de sua fonte, a graca, e por meio dela as pessoas
conseguem com total eficdcia a santificacdo em Cristo e a glorificacdo de Deus, a que se
ordenam, como a seu fim, todas as outras obras da Igreja”.97 Por isso, a celebracao diaria da
Eucaristia, no contexto do ciclo litirgico:

» incorpora-nos no sacrificio de Jesus e no culto que Ele oferece ao Pai (Const. 7c);

97 Sacrosanctum Concilium, 10



» exprime e realiza a nossa missdo como familia hospitaleiragg; o amor de Jesus, presente
na Eucaristia, renova o nosso espirito hospitaleiro (Const. 30);

» através da Eucaristia e da presenca de Jesus nos nossos sacrarios, torna as nossas
comunidades auténticas escolas de hospitalidade.”” A nossa hospitalidade eucaristica é a
fonte da nossa hospitalidade carisméatica. E a nossa hospitalidade carismatica reforca e
vivifica a hospitalidade eucaristica, que manifestamos na celebragdo didria da Eucaristia e
no acolhimento orante da presenca real do Senhor nos nossos oratorios.

100. Nos tempos penitenciais da Igreja, assim como nas celebra¢des comunitdrias e pessoais da
Reconciliagcdo, celebramos a Misericordia de Deus, reconhecemos a nossa colaboragdo e
participacdo no mal, abrimo-nos a Deus e a Comunidade e acolhemos a graca transformadora.
O sacramento da reconciliag@o € central na nossa espiritualidade que pratica a misericérdia e
o acolhimento incondicional e hospitaleiro do outro.

101. O sacramento da ungdo dos enfermos teve sempre um lugar privilegiado no servigo pastoral e
espiritual prestado aos doentes. Jodo de Deus procurou-o com grande solicitude. A tradi¢do
da Ordem manteve-o como manifestacio de verdadeiro amor aos doentes. A mie Igreja
oferece-nos a possibilidade de celebrarmos a proximidade misericordiosa e transformadora de
Jesus através do sacramento da ungdo dos enfermos. A celebracdo comunitiria deste
Sacramento — como sujeitos da celebracdo ou como comunidade celebrante — faz-nos
experimentar a presenca real e curadora de nosso Senhor Jesus no mundo da dor e da
enfermidade. Participar na oracdo e uncdo da Igreja a favor dos doentes € um dos momentos
mais importantes no nosso crescimento espiritual, como Irmaos hospitaleiros.

102. A Liturgia das Horas, em que participamos regularmente, une-nos intensamente ao Caminho
do Povo de Deus. A recitacdo dos Salmos, a escuta da Palavra, mais eficaz do que uma
espada de dois gumes, guia a nossa vida pelo Caminho do Senhor, de maneira infalivel. Por
isso, ndo queremos prescindir desse ritmo vital. Quando participamos na oracdo da Igreja,
estamos também em comunhdo com a humanidade, de modo especial com os homens e
mulheres que sofrem — a Igreja do sofrimento —. E importante que renovemos a consciéncia
dessa dimensdo da nossa espiritualidade: somos uma voz que abengoa, que louva, que da
gracas e suplica o Deus da vida e Pai da misericérdia, em nome daqueles que estio
impossibilitados de o fazerem pessoalmente ou ndo que experimentaram a felicidade da sua
filiacdo divina.

% “Ng Eucaristia, com efeito, o Senhor Jesus associa-nos a si na propria oferta pascal ao Pai: oferecemos e somos
oferecidos. A mesma consagragcdo religiosa assume uma estrutura eucaristica: é uma oblagdo total de si,
intimamente associada ao sacrificio eucaristico. Concentram-se na Eucaristia todas as formas de oragdo, proclama-
se e é acolhida a Palavra de Deus, somos interpelados a respeito de nossa relagcd@o com Deus, com os irmdos e com
todos os homens: é o sacramento da filiacdo, da fraternidade e da missdo. Sacramento da unidade com Cristo, a
Eucaristia é simultaneamente sacramento da unidade eclesial e da unidade da comunidade dos consagrados” (Partir
de Cristo, 26).

? A “permanente disponibilidade (de Jesus) para ser fortaleza, consolagdo e vidtico dos doentes, estimula-nos a

perseverar ao lado do homem que sofre, acompanhando-o na sua dor e na sua soliddo” (Const. 30c).



4. Participantes do Caminho de Espiritualidade da Ordem e suas comunidades

103.

104.

105.

106.

107.

a) Transmissdo _carismdtica

O nosso caminho espiritual é o Caminho da Ordem e das comunidades nas quais nos
integramos. A espiritualidade concretiza-se através de processos de transmissdo, de contagio,
de comunhdo. Por isso € que € tdo importante a comunidade, a Ordem (do presente e do
passado), como escola de espiritualidade da hospitalidade. Recebemos o carisma da
hospitalidade numa comunidade de Irmaos, reunidos pelo Senhor Jesus, para caminharmos
juntos ao encontro do Pai e para comunicarmos aos homens a boa nova da salvacdo (Const.
26a) e da assisténcia. Entrar na comunidade da Ordem significa integrar-nos numa grande
tradi¢do espiritual e comprometer-nos em fidelidade criadora com ela, para que o Espirito
avive, por nosso intermédio, o dom da hospitalidade naqueles que sdo portadores do mesmo.

Os Irméos e os organismos mais antigos adquirem, neste contexto, um novo relevo. Eles sdo
as testemunhas, os ministros da tradicio espiritual. O contacto com eles torna-se vivificante.
A sua presenca e o seu influxo s@o particularmente importantes naqueles lugares onde, sendo
os Irméos ainda jovens, existe o perigo de um corte com as origens. Cabe aos Irmaos mais
velhos e aos Irmdos formados no seio da Grande Tradicdo, exercer uma funcdo de
paternidade carismatica.

b) O amor fraterno

Como Jodo de Deus, somos chamados a construir lagos de fraternidade. Um dos efeitos mais
negativos da secularizacdo é a perda de identidade social do religioso na nossa sociedade.
Somos marginalizados sociais na medida em que a sociedade deixou de reconhecer o nosso
papel de pessoas consagradas. A pessoa precisa de se sentir socialmente integrada e aceite. A
resposta a esta necessidade consiste em encontrar um grupo de pertenca, de fortes relagoes
primdrias, onde seja possivel encontrar o apoio social que ajude a reforcar a prépria
identidade. O nosso lugar de referéncia por exceléncia, para encontrar o sentido da nossa
identidade, é a comunidade em que vivemos. Mas, se devido ao individualismo espiritual, a
comunidade ndo oferecer apoio a essa razdo profunda, vocacional, da nossa existéncia como
consagrados, ndo surpreende que haja quem procure fora dela, ou privatize, esta dimensao, e
procure identificar-se socialmente pela actividade que desempenha (enfermeiro, trabalhador
social, etc.), reduzindo a pertenca comunitéria as tarefas que executa, e identificando-se nao
por aquilo que é, mas pelo que faz.

A hospitalidade que recebemos como dom empenha-nos a viver a fraternidade e a manifestar
as atitudes de acolhimento, compreensao, benevoléncia e servigo, em primeiro lugar no seio
da prépria comunidade (cf. Const. 36b). A misericérdia experimentada encoraja-nos a valorizar
os outros irmaos como depositirios do mesmo dom e a desenvolver os lagcos de comunhao
que o Espirito estabeleceu entre nds e para sermos sinais e testemunhas de que as diferengas
de idade, cultura e etnia passam para segundo plano quando a relacio estabelecida se baseia
nos valores que apoiam a convivéncia humana: ou seja, a valorizagdo e aceitacao do outro por
aquilo que ele é.

O sentido de sinal da fraternidade em comunhdo mantém hoje toda a sua actualidade e o
mesmo vigor que Jesus lhe conferiu: trata-se de um convite a acreditar nele como Enviado do
Pai e como sinal de que somos seus discipulos (cf. Jo 13, 35; 17, 21; Const. 26b). A possibilidade
de ser sinal para a sociedade reside sobretudo na capacidade de comunhéo entre os irmaos, no
amor fraterno, que deve ser sempre entendido como valor evangélico: “a comunhdo fraterna,



108.

109.

110.

111.

112.

113.

antes de ser instrumento para uma missdo em particular, é um espago teologal em que se
pode experimentar a presenca mistica do Senhor ressuscitado” (cf. Mt 18,20; VC 42).

¢) Partilhar a experiéncia de Deus e discernir comunitariamente a sua vontade

A comunidade da hospitalidade misericordiosa é o 4mbito ideal da nossa espiritualidade. E,
ou é chamada a ser, biocenose, bidtopo, lugar de vida e de crescimento vital. A comunidade
serd uma “‘escola de espiritualidade” na medida em que nds, os Irmaos, tomarmos consciéncia
de que a razdo mais profunda que ha para nos termos conhecido e vivermos juntos € a nossa
experiéncia pessoal de Deus, e que a nossa comunidade ¢é, por sua natureza, o lugar
privilegiado onde a experiéncia de Deus se deve poder realizar na sua plenitude e ser
comunicada aos outros (Const. 27; cf. Dimensdo Contemplativa da Vida Religiosa, 15). Por isso, €
urgente vencer a tendéncia para o individualismo na vida interior e fomentar a comunhio no
espirito, as ocasides de didlogo e os encontros para partilhar a fé, as dificuldades e os meios
que nos ajudam a vivé-la. Devemos comprometer-nos e esforcar-nos para realizar um
caminho em comum e praticar a ajuda reciproca, a correc¢do fraterna e comunicar as
experiéncias de Deus.

As celebracodes litdrgicas, a oracdo em comum e as reunides comunitirias s80 momentos nos
quais, guiados pelo Espirito e acolhendo a Cristo como centro das nossas assembleias,
podemos e devemos praticar a comunicacdo e o didlogo ao nivel da fé, rever e fazer a
avaliagdo da nossa vida, bem como discernir e acolher a vontade de Deus acerca da
comunidade e sobre cada Irmao (cf. Const. 38d).

Uma comunidade hospitaleira é chamada a ser, de forma relevante, uma comunidade perita
no discernimento espiritual. Este €, possivelmente, um dos aspectos em que mais podemos
crescer no futuro. Discernir o bom espirito € algo que ultrapassa a mera acuidade intelectual.
Sob este aspecto, ninguém pode sentir-se superior seja a quem for. No discernimento, uma
comunidade coloca-se humildemente diante de Deus com o desejo de descobrir a sua
vontade. Por isso, o discernimento exige oracdo, escuta de Deus e dos Irmaos, consciéncia de
que Deus costuma revelar os seus mistérios aos mais simples, pobres e jovens.

d) Comunidade em missdo de hospitalidade

A miss@o de hospitalidade — central na vida da Ordem — faz-se presente e encarna-se na
comunidade local. Comunhéo e miss@o exigem-se e completam-se entre si (cf. Const. 41a; 43c).

Nos ndo agimos a titulo individual: a comunidade envia-nos, a0 mesmo tempo que nos apoia
e nos torna crediveis como Irmaos de S. Jodao de Deus (cf. Const. 43c). Na comunidade, todos os
Irmios estio empenhados no aniincio do evangelho aos pobres e doentes. E verdade que nem
todos podem dedicar-se a esta missdo, mas todos participam naquilo que realizam os outros
Irmdos, os quais, por sua vez, se sentem animados por aqueles que, por razdes de idade,
doenca ou fungdes que exercem, ndo podem desempenhar um trabalho profissional. E
importante cultivar e viver este sentido de comunhao na missdo, principalmente onde a idade
dos Irmdos € elevada e as exigéncias socio-laborais ndo lhes permitem continuar a exercer
como profissionais as tarefas proprias do servico aos doentes e necessitados.

Fomos convocados com base na Hospitalidade para constituirmos uma comunidade de vida
apostélica (Const. 5b; cf. Mc 3, 13-14). E na missdo que a nossa comunidade alcanca o seu
significado pleno (Const. 41a) e onde se manifesta o fruto do encontro com Deus e com os
Irmidos. E na missido que se torna visivel a transfiguracdo da nossa identidade de crentes e se
torna presente e actual o Cristo compassivo e misericordioso do Evangelho que, em nds e por



noés, se faz acolhimento, servico e entrega aos doentes e necessitados (Const. 2c; 5a). Aquilo que
configura a nossa identidade ndo é nenhum dos niveis da nossa vida, separadamente. A
transformacdo é fruto do dom da Hospitalidade (Const. 2b). Por conseguinte, ndo é possivel
separar a actividade apostdlica da oragdo e da vida fraterna em comunidade, nem se pode
pensar que € por meio da actividade, do trabalho realizado, que nos constituimos em presenca
de Cristo. E a Hospitalidade que nos torna apdstolos, que somos quando, com todas as nossas
faculdades, actuamos profissionalmente, e quando, por razdes de idade ou de qualquer outra
limitacdo, ndo nos € possivel estar ao lado do doente ou do pobre, para o curar ou servir: de
facto, aquilo que nos constitui e se torna condi¢cdo para podermos realizar gestos e actividades
de hospitalidade, é sermos hospitalidade.

114. As actividades apostdlicas ndo implicam uma suspensdo da vida comunitéria (Const. 43c). Ou
melhor: a vida comunitdria tem uma expressdo forte na dispersio que é exigida pela
misericérdia para com os necessitados e pela hospitalidade; faz parte da nossa espiritualidade
termos consciéncia dos lacos que nos unem quando estamos dispersos. Temos de conviver
quando estamos distantes uns dos outros, participando no programa espiritual da nossa
comunidade. Nunca nos deveriamos sentir sés. A integragdao no meio do povo é uma forma
peculiar de dispersido apostélica em hospitalidade e de vivéncia comunitria. E ai que se
demonstra que a nossa comunidade nasceu para os outros e para si mesma (Const. 5b; 41a).

e) Uma comunidade com sentido de Igreja

115. Nunca nos podemos esquecer que formamos comunidades integradas na grande comunidade
que € a Igreja e nas igrejas particulares com os seus Pastores. Por isso, deixamo-nos conduzir
pelos seus impulsos espirituais, pelo seu magistério, pela accao imprevisivel do Espirito sobre
ela e colaboramos na sua missdo de tornar presente o Reino (Const. 1d; 5a; 41a), conscientes de
que, sem o testemunho do servico de caridade e da miss@o de curar, a Igreja de Jesus seria
incompleta. As obras apostélicas da Ordem sdo chamadas a serem ambitos nos quais se
professa, proclama e pratica publicamente o amor cristdo, do mesmo modo que a Paréquia é o
lugar onde se professa e celebra publicamente a fé.'"

116. A comunh@o com a Igreja aviva no Irmdo a sua vocagdo de ‘“sacerdote compassivo e
misericordioso” segundo o estilo de Jesus (cf. Const. 7c; 30 b): inserido no seio do povo que
sofre, oferece ao Pai o culto de oblacdo da prépria existéncia e da existéncia dos pobres e dos
doentes; além disso, € profeta do Deus da misericordia, que desce até ao mundo dos pobres
para lhes mostrar o seu amor e denunciar as situagdes de injustica social ou estrutural; o
Irméo, na Igreja, encarna o mandato de Jesus, que manifestou a sua entrega de amor até ao
fim, prostrando-se diante dos seus discipulos para lhes lavar os pés e lhes mandou perpetuar
esse gesto de hospitalidade e servigo, para que a sua permanéncia na Eucaristia ndo seja
apenas um rito que se repete, mas o memorial da sua entrega para comunicar a vida e conferir
o mesmo nivel de dignidade a vida de todos os seus irmdos, os homens (cf. Jo 13, 1-17; Lc 22, 17-
21).

10 A Tgreja tem necessidade de nés, tal como nés temos necessidade dela... E indispensavel a comunicacio dentro da
Igreja. A nossa vocagdo e o carisma da nossa Ordem, na sua identidade e nos seus programas, devem estar bem
presentes no mundo dos crentes, tornar-se para eles um estimulo e um modelo, um caminho para realizar a vocagio
baptismal comum a santidade (P. MARCHESI, A Hospitalidade dos Irmdos de S. Jodo de Deus rumo ao ano 2000,
Roma, 1986, n. 89).



117.

118.

119.

120.

121.

122.

5. O nosso caminho ‘““‘pessoal’’ de espiritualidade

Nio ¢é suficiente seguir e partilhar o caminho do povo de Deus. Cada um de nés é um ser
unico, uma pessoa irrepetivel. No caminho espiritual, hd também uma dimensao individual na
qual ninguém nos pode substituir e que depende da nossa absoluta e intransmissivel
responsabilidade.

a) A oracdo pessoal como caminho de espiritualidade

“A fonte primdria da nossa missdo caritativa é o amor misericordioso do Pai (cf. 1 Jo 4, 10-11).
Isto exige que nds favorecamos, pessoal e comunitariamente, no didlogo da oracdo, a
integracdo entre a vida interior e a actividade apostolica, para nos tornarmos capazes de
viver o amor a Deus em sintonia com o servico aos irmdos” (Const. 28a). Na oracdo, Jesus
deseja realizar connosco prodigios de misericérdia (S. Bento Menni). Inclina-se sobre a nossa
fraqueza, olha para ndés com infinita ternura, acolhe-nos com todo o amor do seu coragao,
como se inclinou sobre o leito dos doentes, como olhou para as criancas e os pecadores, como
acolheu Maria Madalena, Zaqueu e Pedro. Na oracdo, somos convidados a deixar-nos fixar
por Jesus e a permitir que a luz da sua vida ilumine a nossa mente e 0 nosso coracio, para
descobrirmos a vontade de Deus em cada momento e para a seguirmos com docilidade filial.

No encontro da oracdo pessoal, o Irmao constata a verdade e o dinamismo do seu caminho no
Espirito. O encontro amoroso e regular com o nosso Deus-Trindade torna-se cada vez mais
intenso, e até mesmo mais vasto, até nos fazer orar em todas as circunstancias. A caridade do
didlogo interpessoal com o nosso Deus revela até onde pode chegar o Espirito em nés. E
verdade que ndo sabemos o que havemos de pedir nas nossas oragdes e, por isso, o Espirito
vem em nosso auxilio (Rm 8, 26-27). E ele que guia 0s nossos progressos na ora¢io e nos
surpreende na oracdo com as suas inspiracdes. Quando as preocupacdes quotidianas ou o
trabalho ndo permitem que aflore a vida de oracdo, o nosso caminho de Espiritualidade péra
e, inclusivamente, pode haver um retrocesso nesse caminho.

b) Um projecto pessoal de espiritualidade

Cada Irmdo deve expressar o seu caminho de espiritualidade num projecto pessoal,
seriamente elaborado, em discernimento com quem o guia ou acompanha no caminho do
Senhor e, na medida do possivel, partilhd-lo com os Irmaos da comunidade.

O projecto pessoal de vida converte-se na manifestacdo da nossa resposta vocacional ao
longo do tempo. E o melhor sintoma de que assumimos com responsabilidade a vocago que
recebemos e estamos dispostos a traduzi-la constantemente em ac¢des adequadas: sabemos
que, para sermos familia de Jesus, Irmaos, devemos nao sé escutar a palavra, mas também
traduzi-la em pratica.

O nosso projecto de vida é uma resposta a Alianga de Deus e centra-se no Reino de Deus que
ha-de vir. As virtudes da castidade, pobreza, obediéncia e hospitalidade que caracterizam o
nosso compromisso na Alianca de Deus com o seu povo, adquirem todo o seu sentido no
contexto do Reino de Deus e do seguimento apostdlico de Jesus. Com a prética destes
conselhos evangélicos, o Espirito prepara-nos para profetizarmos contra os sistemas de
injustica, de discriminacdo dos fracos, de esbanjamento de bens, de violéncia. Os carismas
evangélicos que o Espirito nos concedeu para a vida da hospitalidade, crescem em contextos



123.

124.

125.

126.

de apaixonada missdao e amor ao povo, que nos insere cada vez mais nele, na sua histéria, e
nos identifica cada vez mais com os mais pequenos da terra.

Um elemento essencial do nosso projecto pessoal de vida é a disponibilidade para, em todos
os momentos, acolhermos as pessoas como Irméos de S. Jodo de Deus. Esta é a expressdo
mais genuina da nossa espiritualidade hospitaleira. E a espiritualidade da entrega, do servigo
permanente, do acolhimento sem reservas; é o caminho real que conduz ao auge do amor que,
como sucedeu com Jesus e Jodo de Deus, se alcanga descendo aos ambientes mais sérdidos
da miséria e fraqueza humanas, dedicando-nos a assisténcia de quem sofre com as atitudes e
os gestos caracteristicos do Irmdo de S. Jodo de Deus — servico humilde, paciente e
responsdvel; respeito e fidelidade a pessoa; compreensdo, benevoléncia e abnegacdo (Const.
3b) —, tornando-nos solidarios com as suas ansiedades e as suas esperangas.

¢) Contemplativos na missdo

A acg¢do apostdlica ndo é pura exterioridade; é a sacramentalizacdo do Espirito e do Senhor
Ressuscitado. Isto exige que favore¢camos a integragcdo entre a vida interior e a actividade
apostolica (cf. Const. 28a; 103a). Na missdo, ndo deixamos de estar com Cristo. Mais ainda,
estamos entdo unidos a ele de uma forma singular. Mas devemos ter consciéncia de que ha
sempre 0 “perigo de os obreiros do evangelho se deixarem envolver de tal forma na sua
actividade pelo Senhor que se esquecam do Senhor de toda a actividade” (Jodo Paulo II). Um
momento importantissimo da nossa espiritualidade é dispormo-nos para o servico de
caridade, renovando a consciéncia de que, ao servirmos os fracos, estamos a servir o proprio
Jesus. A mistica” da hospitalidade encoraja-nos a viver em actividade contemplativa. Temos
o privilégio de poder contemplar ininterruptamente a Cristo: os pequenos — toda a pessoa €
“pequena” e débil — sdo icones vivos de Jesus. A aproximacdo ao corpo das pessoas para as
curarmos do mal, como fazia Jesus, para as dignificarmos e convertermos em ambitos de
dignidade e de experiéncia religiosa e cristd, € essencial na nossa espiritualidade.

A fecundidade do nosso apostolado vitaliza-se quando nos sentimos soliddrios com aqueles
que sofrem, conscientes de que o nosso amor misericordioso para com eles nunca é um acto
unilateral (Const. 42c): 0 apostolado hospitaleiro é uma fonte de espiritualidade. Nao s6 porque
o Irmdo evangeliza, mas porque, na sua accdo evangelizadora, se sente evangelizado. Deus
fala-nos nos outros, especialmente nos necessitados da nossa ajuda: faz-se lamentagao,
suplica, gratiddo... e convida-nos a escutar e a discernir as suas mensagens. O emigrante, o
doente, sdo o “outro” que encarna e actualiza a diversidade, o diferente com que o Espirito
nos deseja surpreender. Descobrir os valores que existem nos grupos humanos e nas pessoas,
deixar-se impressionar e enriquecer por eles, torna-se fonte de espiritualidade. As suas
consequéncias sdo imprevisiveis, como imprevisivel € o Espirito.

O apostolado hospitaleiro € uma auténtica escola e um cadinho de humanizagao: estimula-nos
a crescer como seguidores de Jesus de Nazaré, que restituiu a2 humanidade o rosto que o Pai
tinha desejado desde o principio, a0 mesmo tempo que vai purificando o egoismo e a falta de
solidariedade, para que o acolhimento, a compreensao, o servigo e a doacao total se plasmem
e transmitam em gestos de misericordia e solicitude. O doente, na sua debilidade fisica, ndo é
apenas destinatario; é também agente de compreensdo e de amor — € a “universalidade” (P.
Marchesi) que, sem necessidade de teorias, nos ajuda a adquirir a verdadeira ciéncia, a
auténtica sabedoria do viver. Além disso, partilhamos o apostolado hospitaleiro com os
profissionais da Saide e da Assisténcia, com todas as pessoas que colaboram nas Obras
apostdlicas da Ordem. Isso é fonte de uma constante revisdo das nossas actividades e
motivacdes, obriga-nos a verificar se os que sofrem sdo o centro de toda a nossa actividade



apostolica e de todas as nossas preocupacoes (Const. 103b); se colocarmos todas as nossas
energias e talentos ao servi¢co de Deus nos doentes e necessitados (Const. 22b; 1d); se, pessoal e
comunitariamente, somos guias morais, consciéncia critica e criativos' - hoje, diriamos
refundozdoreslo2 — de um estilo de hospitalidade em sintonia com a Hospitalidade de Jodo de
Deus; se, individual e comunitariamente, mantemos vivo € promovemos O Sseu espirito
(Estatutos Gerais, 127b); se vivemos tdo compenetrados da nossa missdo, que 0s nossos
Colaboradores se sentem impelidos a agir da mesma maneira (Const. 23a). Com 0S nossos
Colaboradores, estamos comprometidos em cultivar e promover os valores da pessoa e em
contribuir para desenvolver e aprofundar o que temos vindo a chamar “cultura de
hospitalidade”.

d) Dimensdo corporal do nosso caminho de espiritualidade

127. A encarnacdo do Verbo continua no tempo e torna-se realidade na pessoa; na pessoa do Irmao
que serve e na pessoa do doente ou necessitado a quem servimos. A corporeidade é a
mediagdo para a relagdo humana e faz parte do processo espiritual. O nosso corpo é templo
do Espirito e membro do Corpo de Cristo; a sua missdo consiste em glorificar a Deus. No
corpo, ficam gravadas a nossa histdrica, as nossas recorda¢des mais profundas. O corpo é o
lugar da nossa aventura existencial. Tem uma vocagéo eucaristica: tende a converter-se num
corpo entregue, como foi o corpo do nosso Pai, Jodo de Deus. A virtude da castidade, vivida
como Irmaos Hospitaleiros, é gérmen de fecundidade pessoal, pois no apostolado de caridade

cumprimos a missdo de servir e promover a vida e afirmamos a dignidade e o valor do corpo
(Const. 10d).

128. A unidade psicossomatica indica-nos que nio pode haver espiritualidade que ndo passe pelo
corpo, nem culto adequado ao corpo que ndo acabe no espirito. A inter-relacdo entre
equilibrio psicossomatico e vida espiritual € indiscutivel. Daf a importancia de cultivarmos o
equilibrio da nossa realidade corpdrea: a paz, a serenidade interior, o afecto e a delicadeza
transr{})i;em—se através dos sentidos. Jesus impunha as maos aos doentes, quando os curava (Lc
4, 40).

e) Vigildancia e abertura ao Espirito

129. N6s, os Irmidos de S. Jodo de Deus, queremos estar muito vigilantes diante da accdo do
Espirito no nosso tempo e nos diferentes lugares. A vigilancia levar-nos-4 a viver a nossa

.. . . - .. . 104 . . ~ . .~
espiritualidade em situagdes martiriais, = nas quais, mais do que a accdo, seja a paixdo a

190 Cf. P. MARCHESI, A Hospitalidade dos Irmdos de S. Jodo de Deus rumo ao ano 2000, Roma, 1986, n. 66-86.

192 A espiritualidade na missdo exprime-se no entusiasmo, na imaginagio profética. A falta de Espirito conduz a rotina,
a monotonia, & mera repeticdo. A presenca do Espirito é fogo que tudo anima e recria. Um Irmdo com espirito
hospitaleiro nunca se acostuma ao que faz: em todas as suas actividades, descobre sempre a novidade do Reino de
Deus.

1930 nosso corpo estd numa relagio muito estreita com a natureza: € a parte da natureza que mais domesticimos. A
nossa espiritualidade adquire assim matizes profundamente ecolégicos, que ndo devemos desprezar:
compreenderemos melhor, dessa forma, as possibilidades de todos os corpos humanos, mas também as suas
desventuras e degradagdes.

194 Na perspectiva de um Irmao Hospitaleiro, existe sempre a possibilidade do martirio, o “caso sério” da entrega da
caridade, da confissdo da fé e da proclamacio da esperanga. O martirio € um dom e foi sempre reconhecido como tal.
E um dom para o martir e é um dom também para a Ordem. Trata-se de um dom paradoxal, mas real. Podemos
rejeitd-lo de antemado, se evitarmos o perigo, se procurarmos segurancas, se evitarmos qualquer tipo de risco. Mas
uma vida vivida dessa forma, a fugir, ndo merece os apelativos de “hospitaleira” e “misericordiosa”. O martirio
como horizonte, dd uma cor especial a vida hospitaleira. No ambito das possiveis formas de martirio estdo aqueles



130.

131.

132.

caracterizar a nossa forma de missdo; em ambientes de didlogo inter-religioso, em que Jesus
seja apresentado como nosso Senhor, servidor de todos, Corpo entregue, € nds sejamos as
suas testemunhas a partir de uma espiritualidade da kénosis e da humildade; em atitude de
comunhdo com o laicado, mulheres e homens, descobrindo, neles e nelas, energias para a
perseveranca, para a entrega ad vitam, para a relagdo miutua; em situacdes conflituosas e
dificeis em que sejamos mensageiros e testemunhas de justica e nos empenhemos na
construgdo da paz.

6. A formacao como caminho de espiritualidade
O caminho de espiritualidade tem uma versdo reduzida naquilo que denominamos “inicia¢ao

carismadtica”, que se realiza nos primeiros anos da vida na Ordem, e na chamada “formacgdo
continua”, que se prolonga por toda a vida.'®®

a) Primeira etapa: iniciacdo carismdtica

Na primeira fase da formacdo e durante a sua formacgao profissional, o Irmao aprende a fazer
as coisas: a estudar, a exprimir-se, a realizar o trabalho profissional, a meditar, a rezar, a ser
um bom religioso... E o tempo dos “ideais” — de santidade, de comunidade, de “encarnagio
no mundo” —.'%® A partir de entfo, aprecia e critica os outros: eles ndo souberam fazer, ele
fard as coisas de outra forma, porque vai por em pratica aquilo que sabe e sente. Nesta etapa,
encara-se a realidade com “os olhos dos métodos”, isto é, através de uma ideologia de que, a
pouco e pouco, nos vamos apropriando. Ndo nos adequamos a realidade tal como ela é.
Entramos em contacto ndo com a realidade em si, mas com a imagem que dela temos. Nao é,
pois, de estranhar que, ao inserirmo-nos na vida real, a vida quotidiana nos surpreenda e
pareca contrastar com o ideal sonhado. As frustracdes e decepg¢des podem servir como escola
de “encarnacdo” no mundo, a partir da experi€ncia-aceitacdo da prépria fragilidade, da
inconsisténcia das ideias descarnadas, da limitacdo-riqueza dos outros e das estruturas.'”’

Semelhantes experi€ncias irdo repetir-se ao longo do apostolado, quando chegar o momento
de abandonar o trabalho, por razdes de idade ou falta de satide. Esses momentos, em que se
experimenta a crise, serdo apelos a determo-nos no caminho, a acolhermos a forga da
Hospitalidade e a redescobrirmos que fomos chamados e consagrados para sermos
hospitalidade e para anunciar o reino segundo o estilo de Jesus (Const. 21), que precisou de
experimentar o insucesso, o sofrimento, a angustia, a fragilidade e o abandono,

compromissos com os pobres que implicam marginalizacdo, isolamento, condenag@o. E quando o hospitaleiro pode
afirmar: “estive na cadeia”, fui expulso”...

195 “Na nossa vida religiosa atravessamos etapas significativas que devemos cultivar de modo especial: os primeiros
anos da formagdo inicial em cada uma das suas etapas, a idade da maturidade, os momentos de crise e a retirada
progressiva da vida activa. A vida prdpria dos institutos religiosos e, sobretudo, o seu futuro, dependem, em parte,
da formagdo permanente dos seus membros. E dever de cada Instituto procurar os meios e o tempo apropriados
para que as pessoas se formem adequadamente”. ORDEM HOSPITALEIRA DE S. JOAO DE DEUS. Projecto de Formagdo
dos Irmados de S. Jodo de Deus (P.F.O.), Roma 24.10.2000, n°® 132. Cf. ORDEM HOSPITALEIRA DE S. JOAO DE DEUS,
A Formagdo Permanente na Ordem, Roma 1991.

P F.0., 39 e 44.

197" Caracteristicas do nosso modelo de formacdo: integral, em processo, experiencial, personalizada, gradual e
diferenciada, libertadora e profética, universal — Ibid., 46-57.



inclusivamente a cruz e a morte, para compreender e ser capaz de se compadecer e libertar
aqueles que sofrem e morrem abandonados (cf. Heb 2, 14-18).108

b) Segunda etapa: responsabilidade operativa

133. Depois da formacdo inicial, o Irmdo Hospitaleiro insere-se plenamente na actividade
apostdlica. A passagem de uma vida guiada e tutelada para uma situagdo de responsabilidade
operativa deve ser acompanhada de uma maneira especial e intensa para ele aprender a viver
em plenitude a juventude do seu amor e do seu entusiasmo por Cristo.'"

134. A idade intermédia da nossa vida coloca-nos perante o perigo da rotina e da insipidez, por
falta ou escassez de resultados. E esta a altura de fazer a revisdo, a luz do Evangelho e do
nosso carisma, do primeiro amor, da nossa vocagdo original. Encontramos um novo impulso e
novos motivos de perseveranga na vocagdo. Nesta fase, concentramo-nos naquilo que é
essencial.''’

135. Na idade matura é facil cairmos no individualismo, cedermos a tentacdo de nos fecharmos
diante da vida, ou de nos relaxarmos. O caminho espiritual ajuda-nos a refor¢car o nosso tom
vital, a purificar-nos e a entregar-nos em oblagcdo generosa. Esta fase da vida oferece-nos a
possibilidade de amadurecermos no dom e na experiéncia da paternidade espiritual.'"!

¢) Terceira etapa: limitacdes cada vez maiores

136. A idade avancada caracteriza-se pelo progressivo afastamento da actividade, ou pela
enfermidade ou inactividade for¢ada. Apesar de ser um periodo da vida frequentemente
doloroso, ela oferece ao Irmdo idoso a oportunidade de se deixar plasmar pela Pdscoa do
Senhor. Nestas circunstincias, a missdo da hospitalidade misericordiosa adquire os tons da
paixdo, que nos identifica com a paixao do Senhor. Cumpre-se assim, no Irmao, o misterioso
processo de espiritualidade iniciado muito tempo antes. A morte € entdo aguardada e
preparada como um acto de amor supremo e de entrega total de si mesmo.' 2

d) Momentos cruciais

137. Independentemente das etapas da vida, ha na nossa existéncia momentos cruciais e decisivos.
Factores externos (um destino, um insucesso, um acontecimento histdrico), ou internos (uma
doenga, uma depressdo, uma perda, uma amizade, uma crise de fé ou de identidade), podem
tornar-se fortes motivos de tensdo na nossa vida, até ficarmos com a impressdo de que ela se
estilhaca. Nestes momentos, tornam-se factores decisivos na vida o acompanhamento
espiritual,'"” a oracdo, a proximidade fraterna, a presenca dos amigos. O Irmdo poderd, assim,

198 Ibidem, n° 24: A luz do itinerdrio do nosso Fundador, o processo de formagdo deve proporcionar aos candidatos e

formandos um amplo espago para eles interiorizarem e reflectirem sobre o carisma e a espiritualidade da Ordem.
Constitui um desafio para a Ordem educar, formar e tornar os Irmdos capazes de testemunharem o Evangelho da
misericordia na sociedade actual, com fidelidade criativa”.

19 Ibid., 92 e 137c.

"0 1bid., 26h. A Formagdo Permanente na Ordem, 33.

"' Ibid, 136. A Formagcdo Permanente na Ordem, 34.

112

Ibid, 44. A Formagdo Permanente na Ordem, 35 e 36.

13 Ao longo do caminho pessoal de espiritualidade, é essencial o acompanhamento, ndo sé no periodo da juventude,
mas em todas as idades. O exemplo da relagdo de S. Jodo de Deus com S. Jodo de Avila é para nés uma excelente
referéncia. Precisamos de estabelecer uma comunica¢do o mais profunda possivel com algum Irmdo ou Irma



138.

139.

140.

redescobrir, o sentido da sua alianca com Deus e o significado da primazia e fidelidade de
Deus na sua vida. A provacdo é um instrumento providencial do Espirito para o crescimento,
para a identificagdo com Jesus, para o progresso no seguimento de Jesus crucificado.'*

CONCLUSAO

Quando deixamos que aflore em nds, Irméos de S. Jodo de Deus, a sede de espiritualidade
que habita em nés, temos de estar atentos as surpresas do Espirito. Algo de novo ird nascer
em ndés. Algumas barreiras serdo derrubadas. O impossivel tornar-se-4 possivel. Os nossos
desertos florescerdo. A nossa sede serd apagada. Seremos mensageiros alegres e entusiastas
da Boa Nova da Misericordia e da Hospitalidade. Seremos a pardbola de um mundo novo no
meio de um mundo de sofrimento e marginalizagdo.

O povo de Deus, a humanidade inteira, precisa do nosso testemunho e o nosso espirito tem
uma forca humanizante. Mas também temos de pdr em destaque a forca e a energia espirituais
que nos sdo transmitidas a partir do povo santo de Deus e de toda a humanidade, da qual
fazemos parte. Por isso, acreditamos que quanto mais nos sentirmos Igreja e povo de Deus e
humanidade, mais a nossa espiritualidade crescerd, e mais profunda e relevante se tornara.
Somos chamados a viver a nossa espiritualidade partilhando com os outros ndo s6 0 nosso
dom mas também os dons dos outros.

Como Profetas de Misericérdia, animados pelo espirito de S. Jodo de Deus, acolhemos o
convite que, no inicio deste terceiro Milénio, Jodo Paulo II nos dirigiu na Carta Novo Millenio
Ineunte: “Duc in altum! — Falamo-nos ao largo! — Caminhemos com esperanca! » 15 Cristo
Jesus, nossa esperanga (1 Tim 1,1), encoraja a nossa fidelidade na missao profética.

experimentados no caminho do Senhor: eles servir-nos-ao de referéncia, de confronto, de estimulo. Cabe aos nossos
Superiores — na medida do possivel — realizar um servigo de animacao relativamente a cada Irmao da Comunidade.

114«

Cada Irmdo e cada formando deverdo saber assimilar e viver todos os acontecimentos, tanto positivos como

negativos, como parte da propria historia de salvagdo, a partir da qual Deus nos fala e conduz” (P.F.O., n. 27 e 50)

15 Novo Millenio Ineunte, 58.



Indice

INTRODUCAO 5
1. Mudanca de época 5
2. A Igreja e a Ordem neste contexto 6
I. AMEMORIA: ORIGENS CARISMATICAS 9
1. O Caminho espiritual de S. Jodo de Deus 9
a) Esvaziamento: deixar espago a graga — primeira etapa 9
b) O chamamento: ao servigo definitivo do Senhor Deus — segunda etapa 10
c¢) Alteracdo: transformado pela Palavra de Deus — terceira etapa 11
d) Identificacdo: como Jesus pobre e como os pobres — quarta etapa 12
2. Tradicao: transmisséo do espirito do Fundador e Pai 14
a) Pai e irméo no Espirito: os primeiros Irmaos 14
b) O espirito hospitaleiro herdado 16
3. O “hoje” do carisma de Joao de Deus: Missao partilhada e inculturaciao 19

Il. OS FUNDAMENTOS: MISERICORDIA E HOSPITALIDADE COMO CATEGORIAS

BASILARES 21

1. Pressuposto: misericordia e hospitalidade, culpa e violéncia 21
2. A misericordia 22
a) O Deus da misericérdia 22

b) A encarnacio da misericérdia 22

¢) A misericordia no carisma da Ordem 24

3. A Hospitalidade 24
a) O que ¢ a hospitalidade? 24

b) A hospitalidade na Revelacdo 26

¢) A hospitalidade no nosso Pai, S. Jodo de Deus 27

d) A Hospitalidade nas Constitui¢des e nas obras escritas da Ordem 28

4. Repensar a Misericérdia e a Hospitalidade no nosso tempo: a relacio com o estranho 30
a) A relagdo com “o estranho” 30

b) Aprendizagem da hospitalidade e da misericérdia 31

¢) Em missdo de misericérdia e hospitalidade, “hoje” 31
lll. O ITINERARIO ESPIRITUAL 33
PERCORRER “HOJE” O CAMINHO DE JOAO DE DEUS 33
1. A espiritualidade, hoje 33
2. O paradigma, ou modelo, do nosso caminho espiritual 34
a) Experiéncias do esvaziamento: desinstalar-se para “nascer de novo” 34

b) “Chamamento” e chamamentos ao longo da vida: “Escuta, 6 filho!” 35

c¢) Alteracdo e Consagracdo 36

d) Identificacdo mistica com Jesus pobre, marginalizado e sofredor 37



3. Participantes no caminho do Povo de Deus

4. Participantes do Caminho de Espiritualidade da Ordem e suas comunidades
a) Transmissdo carismatica
b) O amor fraterno
c) Partilhar a experiéncia de Deus e discernir comunitariamente a sua vontade
d) Comunidade em missdo de hospitalidade
e) Uma comunidade com sentido de Igreja

5. O nosso caminho “pessoal” de espiritualidade
a) A oracido pessoal como caminho de espiritualidade
b) Um projecto pessoal de espiritualidade
c¢) Contemplativos na missdo
d) Dimensao corporal do nosso caminho de espiritualidade

6. A formacao como caminho de espiritualidade
a) Primeira etapa: inicia¢@o carismatica
b) Segunda etapa: responsabilidade operativa
c) Terceira etapa: limitagdes cada vez maiores
d) Momentos cruciais

CONCLUSAO

37

39
39
39
40
40
41

42
4
4
43
44

45
45
46
46
46

47



