
Carta de  
Identidade
da Ordem Hospitaleira  
de S. João de Deus
A assistência aos doentes e necessitados 
segundo o estilo de S. João de Deus







Carta de  
Identidade
da Ordem Hospitaleira  
de S. João de Deus
A assistência aos doentes e necessitados 
segundo o estilo de S. João de Deus

Esta edição incorpora a revisão  
dos Capítulos 4 e 5 efetuada em 2012.



FICHA TÉCNICA

TÍTULO: 

Carta de Identidade da Ordem Hospitaleira de S. João de Deus

AUTOR: 

Cúria Geral da Ordem Hospitaleira de S. João de Deus

1ª EDIÇÃO :

2000

ISBN:
972-9081-67-0

2ª EDIÇÃO REVISTA E ATUALIZADA:

2013

ISBN:
978-972-9081-95-8

3ª EDIÇÃO REVISTA E ATUALIZADA:
2025

ISBN:
978-989-36462-1-2

EDIÇÃO:

Província Portuguesa da Ordem Hospitaleira de S. João de Deus
Rua S. Tomás de Aquino, 20 • 1600-871 Lisboa

TIRAGEM: 

500 exemplares

DESIGN: 

A Cor Laranja, Projetos Gráficos

IMPRESSÃO E ACABAMENTO: 

A Cor Laranja, Projetos Gráficos

DEPÓSITO LEGAL: 

552372/25



APRESENTAÇÃO

Apresento, neste momento, a toda a Ordem o documento «Carta de Iden-
tidade». Quisemos que fosse um documento capaz de enfrentar todos os 
pontos necessários para iluminar a hospitalidade que estamos chamados a 
realizar hoje como Ordem Hospitaleira de S. João de Deus, na perspetiva do 
Terceiro Milénio, para continuar a incarnar o profetismo de S. João de Deus.

O documento estava nas previsões do Plano do Governo Geral para o 
sexénio. Para a sua elaboração foram nomeados três diferentes grupos 
de trabalho, que se reuniram em duas ocasiões em Roma, e que, por sua 
vez, nomearam entre si uma comissão restrita que trabalhou, elaborou e 
reelaborou, com as sugestões e propostas dos membros dos três grupos, 
o texto que agora tendes em mão.

O Plano do Governo Geral para o sexénio previa uma série de atividades de 
acompanhamento à «Carta de Identidade» que, no entanto, não se puderam 
realizar, porque não foi possível elaborar o texto dentro do tempo previsto.

O Conselho Geral julgou oportuno que, em vez de realizar um novo docu-
mento expressamente para o Capítulo Geral, as Comunidades e grupos 
escolhidos de Colaboradores estudassem, no decurso de 1999-2000, a 
Carta de Identidade, tendo por base as orientações dadas pela Comissão 
Preparatória do Capítulo.

As conclusões deste estudo deveriam servir para preparar o programa a 
discutir e a aprovar no LXV Capítulo Geral para o próximo sexénio. Esta ideia 
foi partilhada, quer pelos membros da Comissão que elaborou o texto, quer 
pelos Superiores Maiores da Ordem, na reunião havida em Roma, de 30 de 
Novembro a 04 de Dezembro de 1998.



8 | APRESENTAÇÃO

O documento encara e analisa vários capítulos importantes para a nossa missão:

O tema da hospitalidade, que é desenvolvido num quadro filosófico e 
teológico-bíblico, para iluminar os traços fundamentais de S. João de Deus 
e da tradição da Ordem, até chegar aos princípios com os quais desejamos 
realizar hoje a nossa hospitalidade;

A dimensão ética do ser humano e da assistência. A este propósito são 
descritos os princípios gerais em que se fundamenta a nossa ética e as 
situações concretas a que, transformando-nos em hospitalidade vivida, 
somos chamados a responder segundo o estilo de S. João de Deus;

O tema da cultura da hospitalidade que nos recorda incessantemente a 
importância da formação e da investigação para responder aos desafios 
do Terceiro Milénio;

A necessidade de por em prática nas nossas estruturas uma gestão carismá-
tica. Devemos aplicar as regras da gestão moderna, mas façamo-lo de modo 
carismático, isto é, com os valores qualificantes que o seguimento de Cristo 
e de S. João de Deus trazem à gestão, ancorados à doutrina social da Igreja.

Procedendo desta maneira, pensamos sair do Capítulo Geral com um 
programa prático que nos ajudará a viver no próximo sexénio de modo a 
responder às exigências do nosso carisma no século XXI.

Damos a conhecer este documento oficialmente no dia de S. João de Deus, 
no Ano Jubilar, no dia da Reconciliação, para sublinhar a sua importância 
para viver a hospitalidade hoje.

Que S. João de Deus nos ajude a reconciliar o nosso ser, para que sejamos 
capazes de transmitir a reconciliação com o nosso ser hospitalidade.

Roma, 8 de Março de 2000

Ir. Pascual Piles
 Superior Geral



8 | APRESENTAÇÃO

O documento encara e analisa vários capítulos importantes para a nossa missão:

O tema da hospitalidade, que é desenvolvido num quadro filosófico e 
teológico-bíblico, para iluminar os traços fundamentais de S. João de Deus 
e da tradição da Ordem, até chegar aos princípios com os quais desejamos 
realizar hoje a nossa hospitalidade;

A dimensão ética do ser humano e da assistência. A este propósito são 
descritos os princípios gerais em que se fundamenta a nossa ética e as 
situações concretas a que, transformando-nos em hospitalidade vivida, 
somos chamados a responder segundo o estilo de S. João de Deus;

O tema da cultura da hospitalidade que nos recorda incessantemente a 
importância da formação e da investigação para responder aos desafios 
do Terceiro Milénio;

A necessidade de por em prática nas nossas estruturas uma gestão carismá-
tica. Devemos aplicar as regras da gestão moderna, mas façamo-lo de modo 
carismático, isto é, com os valores qualificantes que o seguimento de Cristo 
e de S. João de Deus trazem à gestão, ancorados à doutrina social da Igreja.

Procedendo desta maneira, pensamos sair do Capítulo Geral com um 
programa prático que nos ajudará a viver no próximo sexénio de modo a 
responder às exigências do nosso carisma no século XXI.

Damos a conhecer este documento oficialmente no dia de S. João de Deus, 
no Ano Jubilar, no dia da Reconciliação, para sublinhar a sua importância 
para viver a hospitalidade hoje.

Que S. João de Deus nos ajude a reconciliar o nosso ser, para que sejamos 
capazes de transmitir a reconciliação com o nosso ser hospitalidade.

Roma, 8 de Março de 2000

Ir. Pascual Piles
 Superior Geral

Princípios,  
Carisma e Missão  
da Ordem  
Hospitaleira  
de S. João de Deus

1.





PRINCÍPIOS, CARISMA E MISSÃO DA ORDEM HOSPITALEIRA DE S. JOÃO DE DEUS 11| 

1. 1.  PROJETAR O FUTURO COM BASE NOS NOSSOS 
PRINCÍPIOS

A Humanidade aproxima-se do Século XXI ao mesmo tempo cheia de 
temores e de esperanças. Conseguimos progredir impressionantemente 
na compreensão e domínio do nosso mundo, que hoje nos aparece como 
uma grande aldeia – a aldeia global – mas, ao mesmo tempo, persistem ou 
intensificam-se sofrimentos individuais e coletivos, provocados pelas guerras, 
pelo egoísmo de classe ou de grupo e pela limitação da natureza humana, 
que nos recorda a presença permanente da dor, da doença e da morte.

A Ordem Hospitaleira de S. João de Deus faz parte desta «aldeia global». 
Somos 1.500 Irmãos, 40.000 Colaboradores, entre empregados e voluntários, 
e cerca de 300.000 Colaboradores-benfeitores. Estamos presentes nos cinco 
Continentes, em 46 nações, com 21 Províncias religiosas, 1 Vice-Provín-
cia, 6 Delegações Gerais e 5 Delegações Provinciais1. Realizamos o nosso 
apostolado a bem dos doentes, dos pobres e dos que sofrem, através de 
293 Obras. Sendo membros de um mesmo corpo, a Ordem, vivemos, no 
entanto, realidades bem diferentes: há quem viva em Obras e sociedades 
altamente tecnicizadas e quem viva em Obras e sociedades em vias de 
desenvolvimento; há quem viva em nações envolvidas num clima de 
paz e quem, ao contrário, viva em países dilacerados pela guerra e pela 
violência, ou que sofrem ainda as consequências de um passado recente, 
caraterizado pela violência; há quem goze de plena liberdade na sociedade 
em que vive e quem, ao contrário, veja a sua liberdade e os seus direitos 
fundamentais severamente limitados; há quem se dedique ao apostolado 
propriamente hospitalar e quem, ao contrário, se empenhe nos temas 
sociais ou nos setores de marginalização; há quem tenha como missão a de 
ajudar a viver, enquanto para outros o seu campo de ação é o de garantir 
à pessoa humana o morrer com dignidade; ainda que todos trabalhemos 
na perspetiva de uma assistência integral, holística, há matizes que nos 
orientam umas vezes para a saúde física, outras para a saúde mental, ou 
então para o melhorar das condições para uma vida digna, etc.; finalmente, 

1 NT Dados de 2000. Informação atualizada em http://www.oh-fbf.it



12 | PRINCÍPIOS, CARISMA E MISSÃO DA ORDEM HOSPITALEIRA DE S. JOÃO DE DEUS

há uns que vivem no Norte e outros que vivem no Sul, uns nas culturas do 
Oriente e outros nas do Ocidente2. 

Ao iniciar o terceiro milénio da nossa era, homens e mulheres de todas 
as latitudes se interrogam sobre o futuro da nossa sociedade, das nossas 
instituições, de nós mesmos. Do mesmo modo todos nós, que tornamos 
possível a obra da Ordem Hospitaleira de S. João de Deus no mundo, nos 
interrogamos sobre o futuro que a Ordem será capaz de construir no pró-
ximo milénio ao serviço do homem que sofre, do homem que se encontra 
em situação de necessidade e que pede a nossa ajuda, para reconstruir o 
seu projeto pessoal.

Em alguns casos, ao projetar o futuro, pode-se cometer o erro de deixar de 
lado o passado, não por má vontade, mas simplesmente por descuido, por 
escassa ponderação, pelo desejo de incorporar realidades novas.

Noutros casos, a necessidade de fazer mudanças profundas e de enfrentar 
situações de rotura, exige deixar de lado acertos do passado, pois os tempos 
novos exigem respostas novas, e considera-se oportuno libertarmo-nos do 
lastro do passado, para haver mais liberdade de construir criativamente o 
futuro.

É necessário projetar o futuro a partir do presente, tendo em conta toda a 
tradição positiva do passado: pensamos que seja esta a situação em que 
se encontra a Ordem Hospitaleira que quer projetar o seu futuro com uma 
reflexão atualizada dos seus princípios e valores.

Provavelmente haverá lugares e formas de atuação por parte da Ordem 
que exijam uma mudança e poderá acontecer que em alguns casos essa 
mudança deva ser radical, se queremos estar presentes neste terceiro milénio 
a prestar um serviço à população e a transmitir uma mensagem que seja 
atual. Por isso, não há dúvida nenhuma de que toda a Ordem Hospitaleira 

2 Cfr. PILES FERRANDO, Pascual, Superior Geral da Ordem Hospitaleira de S. João de Deus, Carta 
Circular para o sexénio 1994-2000, Roma, 1994, n.º 1.



PRINCÍPIOS, CARISMA E MISSÃO DA ORDEM HOSPITALEIRA DE S. JOÃO DE DEUS 13| 

de S. João de Deus deverá fundamentar-se nos valores que têm caraterizado 
esta nossa Instituição.

Estes valores deverão ser objeto de inculturação, atualizados na sua expres-
são, realizados em harmonia com a diversidade dos lugares do mundo, 
pois só deste modo poderão ser conhecidos e aceites pelas pessoas que 
venham a ter contacto com as nossas Obras.

Apresentamos, em seguida, o n. 50 dos Estatutos Gerais da Ordem, no qual 
são enunciados os seguintes princípios:

«Os princípios fundamentais que caraterizam as nossas Obras Apostólicas, são:

• Afirmamos que o centro de interesse é a pessoa assistida;
• Promovemos e defendemos os direitos do enfermo e do necessitado, 

tendo em conta a sua dignidade pessoal;
• Comprometemo-nos na defesa e promoção da vida humana desde 

a conceção até à morte natural;
• Reconhecemos o direito das pessoas assistidas a ser conveniente-

mente informadas da sua situação;
• Promovemos uma assistência integral, baseada no trabalho em 

equipa e no adequado equilíbrio entre a técnica e a humanização 
nas relações terapêuticas;

• Observamos e promovemos os princípios éticos da Igreja Católica; 
• Consideramos um elemento essencial na assistência a dimensão 

espiritual e religiosa como oferta de cura e salvação, respeitando 
outros credos e orientações de vida;

• Defendemos o direito a morrer com dignidade e o direito a que se 
respeitem e atendam os justos desejos dos que estão em transe de 
morte;

• Damos a máxima atenção à seleção, formação e acompanhamento 
do pessoal de todas as nossas Obras Apostólicas, tendo em conta 
não só a sua preparação e competência profissional, mas também a 
sua sensibilidade perante os valores humanos e os direitos da pessoa;

12 | PRINCÍPIOS, CARISMA E MISSÃO DA ORDEM HOSPITALEIRA DE S. JOÃO DE DEUS

há uns que vivem no Norte e outros que vivem no Sul, uns nas culturas do 
Oriente e outros nas do Ocidente2. 

Ao iniciar o terceiro milénio da nossa era, homens e mulheres de todas 
as latitudes se interrogam sobre o futuro da nossa sociedade, das nossas 
instituições, de nós mesmos. Do mesmo modo todos nós, que tornamos 
possível a obra da Ordem Hospitaleira de S. João de Deus no mundo, nos 
interrogamos sobre o futuro que a Ordem será capaz de construir no pró-
ximo milénio ao serviço do homem que sofre, do homem que se encontra 
em situação de necessidade e que pede a nossa ajuda, para reconstruir o 
seu projeto pessoal.

Em alguns casos, ao projetar o futuro, pode-se cometer o erro de deixar de 
lado o passado, não por má vontade, mas simplesmente por descuido, por 
escassa ponderação, pelo desejo de incorporar realidades novas.

Noutros casos, a necessidade de fazer mudanças profundas e de enfrentar 
situações de rotura, exige deixar de lado acertos do passado, pois os tempos 
novos exigem respostas novas, e considera-se oportuno libertarmo-nos do 
lastro do passado, para haver mais liberdade de construir criativamente o 
futuro.

É necessário projetar o futuro a partir do presente, tendo em conta toda a 
tradição positiva do passado: pensamos que seja esta a situação em que 
se encontra a Ordem Hospitaleira que quer projetar o seu futuro com uma 
reflexão atualizada dos seus princípios e valores.

Provavelmente haverá lugares e formas de atuação por parte da Ordem 
que exijam uma mudança e poderá acontecer que em alguns casos essa 
mudança deva ser radical, se queremos estar presentes neste terceiro milénio 
a prestar um serviço à população e a transmitir uma mensagem que seja 
atual. Por isso, não há dúvida nenhuma de que toda a Ordem Hospitaleira 

2 Cfr. PILES FERRANDO, Pascual, Superior Geral da Ordem Hospitaleira de S. João de Deus, Carta 
Circular para o sexénio 1994-2000, Roma, 1994, n.º 1.



14 | PRINCÍPIOS, CARISMA E MISSÃO DA ORDEM HOSPITALEIRA DE S. JOÃO DE DEUS

• Observamos as exigências do segredo profissional e procedemos de 
modo que sejam respeitadas por todos os que se aproximam dos 
enfermos e necessitados;

• Valorizamos e promovemos as qualidades e o profissionalismo dos 
Colaboradores, estimulamo-los a participar ativamente na missão da 
Ordem e fazemos por que sejam participantes no processo delibera-
tivo nas nossas Obras Apostólicas, em função das suas capacidades 
e das suas áreas de responsabilidade; 

• Respeitamos a liberdade de consciência das pessoas a quem assis-
timos e dos Colaboradores, mas exigimos que seja respeitada a 
identidade das nossas Obras Apostólicas;

• Opomo-nos ao afã do lucro; e, por isso, observamos e exigimos que 
se respeitem as normas económicas e retributivas justas»3.

Consideramos que nós, Irmãos e Colaboradores, somos o «capital» mais 
importante da Ordem para levar a cabo a sua missão. Por isso, nas nossas 
relações, empenhamo-nos em respeitar e promover os princípios da justiça 
social. Nós, Irmãos Hospitaleiros, desejamos partilhar o nosso carisma com 
quantos se sentem inspirados pelo espírito de S. João de Deus.

Sempre que forem respeitados os nossos princípios, estamos abertos à 
colaboração e promovemo-la com organismos, tanto da Igreja como da 
sociedade civil, no campo da nossa missão, com uma atenção preferencial 
pelos setores sociais mais abandonados4. 

Os princípios referidos têm a sua raiz no nosso Fundador e foram sendo 
estruturados ao longo dos anos com a reflexão e o bem-fazer dos seus 
sucessores. Também nós, de modo semelhante, tendo em conta a tradição, 
devemos refletir sobre a definição da missão da Ordem Hospitaleira. 

O princípio chave subjacente à obra de João de Deus é o seu desejo de 
«fazer o bem bem feito; isto é, não se limitar a uma assistência sem vida, 

3 ORDEM HOSPITALEIRA DE S. JOÃO DE DEUS, Estatutos Gerais, Lisboa, 2012, n.º 50.
4 Cfr. LXIII CAPITULO GERAL, A Nova Evangelização e a Hospitalidade no limiar do terceiro milénio, 

Bogotá, 1994, § 5.6.3.



PRINCÍPIOS, CARISMA E MISSÃO DA ORDEM HOSPITALEIRA DE S. JOÃO DE DEUS 15| 

descuidando a qualidade, mas unindo o sentido de caridade cristã ao de 
justiça, para oferecer aos doentes e aos necessitados um serviço eficiente 
e científica e tecnicamente qualificado»5.

1. 2. O CARISMA DA ORDEM
João de Deus foi um homem carismático: o seu modo de agir atraiu a 
atenção de quantos o conheceram e a sua influência expandiu-se para além 
de Granada às aldeias e cidades de Andaluzia e Castela. Este seu carisma 
transcendia a sua pessoa: não se tratavam só de atitudes e gestos humanos 
que, exprimindo-se em amor aos doentes e necessitados, suscitavam a 
admiração e moviam à colaboração com a sua obra.

Em sentido teológico, Carisma é toda a forma de presença do Espírito que 
enriquece o crente e o capacita para um serviço em favor dos outros. O 
Religioso consagra-se a viver um carisma particular, como dom recebido 
do Espírito Santo, mediante a esmerada atenção à graça, o encontro vital 
com Deus e a abertura e o serviço à Humanidade.

O carisma da Hospitalidade, com que João de Deus foi enriquecido pelo 
Espírito Santo, encarnou-se nele como gérmen que continuaria a viver em 
homens e mulheres que no decurso da história prolongaram a presença 
misericordiosa de Jesus de Nazaré, servindo aos que sofrem, segundo o 
seu estilo.

As Constituições da nossa Ordem definem assim o Carisma: «Em virtude 
deste dom, somos consagrados pela ação do Espírito Santo, que nos torna 
participantes, de maneira singular, do amor misericordioso do Pai. Esta 
experiência transmite-nos atitudes de benevolência e de dedicação, torna-
nos capazes de cumprirmos a missão de anunciar e realizar o Reino entre os 
pobres e os doentes; transforma a nossa existência e faz com que, através 

5 ORDEM HOSPITALEIRA DE S. JOÃO DE DEUS – CÚRIA GERAL, Irmãos e Colaboradores unidos 
para servir e promover a vida, Roma, 1992, § 13.

14 | PRINCÍPIOS, CARISMA E MISSÃO DA ORDEM HOSPITALEIRA DE S. JOÃO DE DEUS

• Observamos as exigências do segredo profissional e procedemos de 
modo que sejam respeitadas por todos os que se aproximam dos 
enfermos e necessitados;

• Valorizamos e promovemos as qualidades e o profissionalismo dos 
Colaboradores, estimulamo-los a participar ativamente na missão da 
Ordem e fazemos por que sejam participantes no processo delibera-
tivo nas nossas Obras Apostólicas, em função das suas capacidades 
e das suas áreas de responsabilidade; 

• Respeitamos a liberdade de consciência das pessoas a quem assis-
timos e dos Colaboradores, mas exigimos que seja respeitada a 
identidade das nossas Obras Apostólicas;

• Opomo-nos ao afã do lucro; e, por isso, observamos e exigimos que 
se respeitem as normas económicas e retributivas justas»3.

Consideramos que nós, Irmãos e Colaboradores, somos o «capital» mais 
importante da Ordem para levar a cabo a sua missão. Por isso, nas nossas 
relações, empenhamo-nos em respeitar e promover os princípios da justiça 
social. Nós, Irmãos Hospitaleiros, desejamos partilhar o nosso carisma com 
quantos se sentem inspirados pelo espírito de S. João de Deus.

Sempre que forem respeitados os nossos princípios, estamos abertos à 
colaboração e promovemo-la com organismos, tanto da Igreja como da 
sociedade civil, no campo da nossa missão, com uma atenção preferencial 
pelos setores sociais mais abandonados4. 

Os princípios referidos têm a sua raiz no nosso Fundador e foram sendo 
estruturados ao longo dos anos com a reflexão e o bem-fazer dos seus 
sucessores. Também nós, de modo semelhante, tendo em conta a tradição, 
devemos refletir sobre a definição da missão da Ordem Hospitaleira. 

O princípio chave subjacente à obra de João de Deus é o seu desejo de 
«fazer o bem bem feito; isto é, não se limitar a uma assistência sem vida, 

3 ORDEM HOSPITALEIRA DE S. JOÃO DE DEUS, Estatutos Gerais, Lisboa, 2012, n.º 50.
4 Cfr. LXIII CAPITULO GERAL, A Nova Evangelização e a Hospitalidade no limiar do terceiro milénio, 

Bogotá, 1994, § 5.6.3.



16 | PRINCÍPIOS, CARISMA E MISSÃO DA ORDEM HOSPITALEIRA DE S. JOÃO DE DEUS

da nossa vida, se torne manifesto a amor especial do Pai pelos mais fracos, 
que nós procuramos salvar, segundo o estilo de Jesus»6. 

O Irmão de S. João de Deus consagra-se e vive em comunhão com outros 
o chamamento a expressar o mesmo carisma. Mas o amor para o interior 
(comunhão) deve exprimir-se para o exterior, na exigência de uma missão 
que se compreende como ajuda libertadora em favor dos restantes mem-
bros da Igreja e, em geral, de todas as pessoas necessitadas.

Participam diretamente no Carisma de João de Deus, os Irmãos Hospitaleiros, 
consagrados em Hospitalidade; e, em jeito de «irradiação» do mesmo, 
também dele participam os Colaboradores: «Aquele que conhece João de 
Deus (...) chega a experimentar que na sua vida surge uma espécie de Luz, 
que suscita nele o convite a viver a Hospitalidade, imitando João ou os seus 
Irmãos (...) Os fiéis leigos que se sentem convidados a viver a Hospitalidade 
participam do carisma de João de Deus quando se abrem à espiritualidade 
e à missão dos Irmãos, encarnando-a na sua vocação pessoal.

Os níveis desta participação são, obviamente, vários: há pessoas que se 
sentem particularmente ligadas à Ordem através da sua espiritualidade; 
outras, ao contrário, vivem a participação através do desempenho da sua 
missão. O importante, porém, é que o dom da Hospitalidade, recebido de 
João de Deus, estabeleça entre Irmãos e Colaboradores um vínculo de 
comunhão que seja para uns e outros impulso e estímulo para desenvolver a 
própria vocação, a fim de serem para o pobre e o necessitado manifestação 
do amor misericordioso de Deus para com os homens»7. 

1. 3. A MISSÃO DA ORDEM
No texto das nossas Constituições a missão é definida da seguinte forma: 
«Encorajados pelo dom que recebemos (...) dedicamo-nos ao serviço da 

6 ORDEM HOSPITALEIRA DE S. JOÃO DE DEUS, Constituições, Roma, 1984, n.º2.
7 Irmãos e Colaboradores unidos..., Op. cit., nn. 115-116.



PRINCÍPIOS, CARISMA E MISSÃO DA ORDEM HOSPITALEIRA DE S. JOÃO DE DEUS 17| 

Igreja na assistência aos doentes e aos necessitados, com preferência pelos 
mais pobres»8. 

Esta disposição geral, válida para toda a Ordem, deve, assim, concretizar-se 
em cada Obra da Instituição.

Se partimos do facto de que cada Obra é específica e procura dar resposta 
às necessidades de algumas pessoas, num lugar e tempo concretos, e se 
pretendemos que a nossa missão seja: evangelizar o mundo da dor e do 
sofrimento, através da promoção de Obras e organizações de saúde 
e/ou sociais, que prestem uma assistência integral à pessoa humana, 
daí decorre que, então, em cada situação concreta se dê resposta aos 
seguintes quesitos:

• Qual a razão de ser desta Obra?
• A quem é dirigido o nosso serviço?
• Quem, de nós, o vai realizar?
• Quais são as estruturas mais idóneas?

Este será o caminho para podermos concretizar os princípios que queremos 
promover e a missão que queremos realizar na sociedade.

Só quando encarnarmos estes princípios, ou seja, quando o nosso serviço 
ao homem doente e necessitado, do lugar mais recôndito deste mundo, for 
iluminado por estes valores a que nos estamos a referir, só então estaremos 
a tornar possível uma Obra da Ordem Hospitaleira de S. João de Deus.

Por isso, um outro passo muito importante será o de descrever em cada 
Centro quem deve ser o Utente do mesmo, o homem doente e necessitado 
a quem estamos atendendo. Além de dedicarmos a nossa atenção aos 
utentes, deveremos incluir também na nossa missão não só o doente mas 
também os seus cuidadores e familiares. 

8 Constituições, Roma, 1994, n.º5.

16 | PRINCÍPIOS, CARISMA E MISSÃO DA ORDEM HOSPITALEIRA DE S. JOÃO DE DEUS

da nossa vida, se torne manifesto a amor especial do Pai pelos mais fracos, 
que nós procuramos salvar, segundo o estilo de Jesus»6. 

O Irmão de S. João de Deus consagra-se e vive em comunhão com outros 
o chamamento a expressar o mesmo carisma. Mas o amor para o interior 
(comunhão) deve exprimir-se para o exterior, na exigência de uma missão 
que se compreende como ajuda libertadora em favor dos restantes mem-
bros da Igreja e, em geral, de todas as pessoas necessitadas.

Participam diretamente no Carisma de João de Deus, os Irmãos Hospitaleiros, 
consagrados em Hospitalidade; e, em jeito de «irradiação» do mesmo, 
também dele participam os Colaboradores: «Aquele que conhece João de 
Deus (...) chega a experimentar que na sua vida surge uma espécie de Luz, 
que suscita nele o convite a viver a Hospitalidade, imitando João ou os seus 
Irmãos (...) Os fiéis leigos que se sentem convidados a viver a Hospitalidade 
participam do carisma de João de Deus quando se abrem à espiritualidade 
e à missão dos Irmãos, encarnando-a na sua vocação pessoal.

Os níveis desta participação são, obviamente, vários: há pessoas que se 
sentem particularmente ligadas à Ordem através da sua espiritualidade; 
outras, ao contrário, vivem a participação através do desempenho da sua 
missão. O importante, porém, é que o dom da Hospitalidade, recebido de 
João de Deus, estabeleça entre Irmãos e Colaboradores um vínculo de 
comunhão que seja para uns e outros impulso e estímulo para desenvolver a 
própria vocação, a fim de serem para o pobre e o necessitado manifestação 
do amor misericordioso de Deus para com os homens»7. 

1. 3. A MISSÃO DA ORDEM
No texto das nossas Constituições a missão é definida da seguinte forma: 
«Encorajados pelo dom que recebemos (...) dedicamo-nos ao serviço da 

6 ORDEM HOSPITALEIRA DE S. JOÃO DE DEUS, Constituições, Roma, 1984, n.º2.
7 Irmãos e Colaboradores unidos..., Op. cit., nn. 115-116.



18 | PRINCÍPIOS, CARISMA E MISSÃO DA ORDEM HOSPITALEIRA DE S. JOÃO DE DEUS

Deverá haver idêntica acuação no que se refere à sociedade e ao meio 
onde estamos situados, às pessoas e às estruturas relacionadas com o 
funcionamento do Centro.

Os serviços que o Centro presta devem constituir uma realidade dinâmica e 
em evolução, visto que assim o é a nossa sociedade e em contínua mudança 
está o homem a quem assistimos.

Para a reflexão:

Nos Centros e Comunidades:

1. Descreve sinais que evidenciem como se está a viver o carisma, a 
missão e os princípios fundamentais da Ordem.

2. Descreve o que está a tornar difícil ou a ofuscar o pôr em prática o 
carisma, a missão e os princípios fundamentais da Ordem.

3. Indica as linhas de ação que garantem a vivência do carisma, a missão 
e os princípios fundamentais da Ordem.

4. Indica os sinais que evidenciem os laços de comunhão na hospita-
lidade entre Irmãos e Colaboradores.

5. Que é necessário fazer para promover o crescimento destes laços de 
comunhão na hospitalidade?



18 | PRINCÍPIOS, CARISMA E MISSÃO DA ORDEM HOSPITALEIRA DE S. JOÃO DE DEUS

Deverá haver idêntica acuação no que se refere à sociedade e ao meio 
onde estamos situados, às pessoas e às estruturas relacionadas com o 
funcionamento do Centro.

Os serviços que o Centro presta devem constituir uma realidade dinâmica e 
em evolução, visto que assim o é a nossa sociedade e em contínua mudança 
está o homem a quem assistimos.

Para a reflexão:

Nos Centros e Comunidades:

1. Descreve sinais que evidenciem como se está a viver o carisma, a 
missão e os princípios fundamentais da Ordem.

2. Descreve o que está a tornar difícil ou a ofuscar o pôr em prática o 
carisma, a missão e os princípios fundamentais da Ordem.

3. Indica as linhas de ação que garantem a vivência do carisma, a missão 
e os princípios fundamentais da Ordem.

4. Indica os sinais que evidenciem os laços de comunhão na hospita-
lidade entre Irmãos e Colaboradores.

5. Que é necessário fazer para promover o crescimento destes laços de 
comunhão na hospitalidade?

Fundamentos
Bíblico-teológicos
da hospitalidade

2.





FUNDAMENTOS BÍBLICO-TEOLÓGICOS DA HOSPITALIDADE 21| 

2. 1. A APROXIMAÇÃO FILOSÓFICA E RELIGIOSA AO 
SOFRIMENTO

2.1.1. O homem perante a dor
«O que é o homem? Qual é o significado do sofrimento, do mal, da morte, 
que subsistem apesar de tantos progressos? (...) Que acontecerá depois da 
vida presente?»1.

A realidade do sofrimento humano tem colocado uma inquietante pergunta 
fundamental à qual os vários sistemas filosóficos e crenças religiosas têm 
procurado responder com diferentes modalidades, mas sem conseguir 
eliminar de todo o véu de mistério que a envolve.

Globalmente podemos sintetizar em cinco perspetivas as respostas funda-
mentais a tão preocupante pergunta.

A primeira é, digamo-lo assim, mágica ou misteriosa e faz referência à 
radical inevitabilidade e incompreensibilidade da dor. Com frequência, esta 
realidade é ligada a um mito de carácter «punitivo» por parte da divindade, 
ou à superioridade de divindades maléficas sobre outras benéficas. De 
qualquer modo, tudo é projetado numa dimensão sobrenatural, razão por 
que podem ser também sobrenaturais os remédios capazes de libertar o 
homem do sofrimento (bruxos, médiuns, ritos esotéricos, etc.). Este conceito, 
presente até agora entre os denominados «povos primitivos», subsiste 
também como substrato ancestral em muitas outras conceções religiosas.

Uma segunda resposta, que a partir da antiga filosofia epicurista atraves-
sou a história até chegar ao hedonismo individualista deste século, é a 
que podemos chamar a negação. Todas as realidades dolorosas da vida 
constituem um limite à conquista do prazer e, por conseguinte, é bom não 
se preocupar com isso, procurando gozar o tempo presente até que seja 
possível. Trata-se, na verdade, como diriam os psicanalistas, de «remover» 
a dor e a angústia criada pela presença daquela. Neste substrato cultural 

1 CONCÍLIO VATICANO II, Constituição Pastoral Gaudium et Spes, n. 10, 1964.



22 | FUNDAMENTOS BÍBLICO-TEOLÓGICOS DA HOSPITALIDADE

mergulham as suas raízes muitas formas de «desespero» contemporâneo 
que, ao negar a realidade dolorosa, chegam logo a negar a própria vida, 
quando não se consegue suportar o seu peso existencial.

Outra atitude, oposta à anterior, consiste na aceitação heroica da dor. 
Pelo facto de ter sido sistematizada filosoficamente pelo estoicismo, o 
correspondente adjetivo «estoico» tornou-se sinónimo daquele que aceita 
grandes sofrimentos, sem se queixar. Tão corajosa aceitação foi muito 
bem considerada pelo cristianismo, que na elaboração teológica daquela 
introduziu elementos de derivação estoica que pareciam harmonizar-se bem 
com a aceitação da Cruz por parte de Cristo e com a atitude dos mártires. 
Na realidade, tal contaminação não foi de todo positiva e converteu-se 
numa das matrizes daquela exaltação pseudocristã do sofrimento, a que 
foi dado o nome de «dolorismo», e da qual ainda nos estamos a libertar 
com dificuldade.

Uma quarta modalidade de aproximação à dor consiste na sua anulação, 
mediante um caminho interior que conduz progressivamente ao aban-
dono de toda a paixão e de todo o sofrimento, quer físico quer psíquico. 
Levado à sua mais alta expressão pelo Budismo, verifica-se igualmente a 
sua presença em outras filosofias e religiões orientais, que hoje exercem 
o seu fascínio também no mundo ocidental. A atenção aos que sofrem é 
particularmente evidente na religião budista, que converte a «compaixão» 
num dos sentimentos universais que aproximam o homem da divindade, 
embora a ajuda que se dá à pessoa que sofre consista mais em superar os 
desejos que estão na origem dos problemas, mesmo materiais, do que na 
solução do que pode ser a sua causa.

A última modalidade, de que falamos com mais pormenor no parágrafo 
seguinte, é a que encontrou a sua expressão máxima no Cristianismo e que 
podemos chamar a valorização. Sem descobrir completamente o mistério 
e sem querer transformá-la numa realidade positiva em si mesma, o Cristia-
nismo oferece «razões» à dor, transformando-lhe o seu absurdo em possível 
instrumento de bem para quem sofre e para os outros. Um tal processo 



FUNDAMENTOS BÍBLICO-TEOLÓGICOS DA HOSPITALIDADE 23| 

é possível verificá-lo também como simples sublimação psicológica do 
indivíduo, quando encontra uma racionalização para a experiência dolorosa 
ou, então, algumas compensações de comportamento.

Em qualquer caso e para além destas interpretações, não podemos deixar 
de considerar uma dimensão absolutamente pessoal do sofrimento, cujo 
significado escapa a qualquer generalização, já que só tem sentido no 
universo existencial de cada indivíduo. Nesta perspetiva, o sofrimento 
converte-se em elemento biográfico cujo mistério mais profundo nunca 
poderá ser descoberto nem remetido para uma desejada racionalidade.

2.1.2. O sofrimento e os sofredores no Cristianismo
Na visão judaico-cristã a dor, assim como o mal de que é expressão, não 
pertence ao projeto originário da Criação, por outras palavras, não provém 
de Deus. Por isso, ao contrário do que acontece noutras religiões, não há 
uma divindade na origem do mal. A dor, e o mal que dela é expressão, 
pertence à condição humana, mas, ao mesmo tempo, expressa o mistério 
de uma realidade que Deus não quer e com a qual não se alegra e que só 
espera redimir. Uma realidade negativa, uma «ausência» mais que presença, 
como já intuía Santo Agostinho.

Para fazer isto, a Sagrada Escritura recorre à imagem mítica de uma condi-
ção humana isenta de qualquer sofrimento e na qual entra a dor porque 
o homem não obedece a uma ordem de Deus, quer dizer, na verdade 
afasta-se do seu amor. A imagem da serpente converte-se em símbolo de 
idolatria, isto é, do «não fiar-se em Deus» para lhe preferir uma realidade 
criada, fazendo dela a sua divindade.

Durante muitos séculos este nexo «ontológico» entre a culpa, por um 
lado, e o sofrimento como sua punição, por outro lado, foi entendido por 
Israel em sentido «pessoal», vendo em cada dor o castigo por um pecado 
(mentalidade que ainda hoje é frequente encontrar-se). Os sábios de Israel, 
embora não evidenciando apenas o paradoxo entre a «felicidade do ímpio» 

22 | FUNDAMENTOS BÍBLICO-TEOLÓGICOS DA HOSPITALIDADE

mergulham as suas raízes muitas formas de «desespero» contemporâneo 
que, ao negar a realidade dolorosa, chegam logo a negar a própria vida, 
quando não se consegue suportar o seu peso existencial.

Outra atitude, oposta à anterior, consiste na aceitação heroica da dor. 
Pelo facto de ter sido sistematizada filosoficamente pelo estoicismo, o 
correspondente adjetivo «estoico» tornou-se sinónimo daquele que aceita 
grandes sofrimentos, sem se queixar. Tão corajosa aceitação foi muito 
bem considerada pelo cristianismo, que na elaboração teológica daquela 
introduziu elementos de derivação estoica que pareciam harmonizar-se bem 
com a aceitação da Cruz por parte de Cristo e com a atitude dos mártires. 
Na realidade, tal contaminação não foi de todo positiva e converteu-se 
numa das matrizes daquela exaltação pseudocristã do sofrimento, a que 
foi dado o nome de «dolorismo», e da qual ainda nos estamos a libertar 
com dificuldade.

Uma quarta modalidade de aproximação à dor consiste na sua anulação, 
mediante um caminho interior que conduz progressivamente ao aban-
dono de toda a paixão e de todo o sofrimento, quer físico quer psíquico. 
Levado à sua mais alta expressão pelo Budismo, verifica-se igualmente a 
sua presença em outras filosofias e religiões orientais, que hoje exercem 
o seu fascínio também no mundo ocidental. A atenção aos que sofrem é 
particularmente evidente na religião budista, que converte a «compaixão» 
num dos sentimentos universais que aproximam o homem da divindade, 
embora a ajuda que se dá à pessoa que sofre consista mais em superar os 
desejos que estão na origem dos problemas, mesmo materiais, do que na 
solução do que pode ser a sua causa.

A última modalidade, de que falamos com mais pormenor no parágrafo 
seguinte, é a que encontrou a sua expressão máxima no Cristianismo e que 
podemos chamar a valorização. Sem descobrir completamente o mistério 
e sem querer transformá-la numa realidade positiva em si mesma, o Cristia-
nismo oferece «razões» à dor, transformando-lhe o seu absurdo em possível 
instrumento de bem para quem sofre e para os outros. Um tal processo 



24 | FUNDAMENTOS BÍBLICO-TEOLÓGICOS DA HOSPITALIDADE

e o «sofrimento do justo», deduziram que o ímpio iria ser castigado na sua 
descendência e que o justo estava a expiar em si mesmo as culpas dos 
seus pais.

O primeiro dramático grito contra esta visão do problema está contido no 
livro de Job. Com uma sensibilidade que ainda hoje surpreende pela sua 
modernidade, Job insurge-se contra tal conceito e pede contas a Deus do 
porquê um «justo» como ele tenha que sofrer de modo tão desproporcio-
nado às suas possíveis culpas. A resposta de Deus, contudo, não é explícita, 
mas concretiza-se fundamentalmente no convite a acolher o mistério sem 
pretender explicá-lo e sem renunciar à fé num Deus que apenas quer o 
bem dos seus filhos.

Esta grande tipologia do «justo sofredor» é representada solenemente 
na figura do «servo sofredor de jhwh (Javé)», um personagem no qual a 
sucessiva tradição foi identificando a imagem de Cristo que «carrega» os 
sofrimentos do povo, libertando-o deles. Uma tal «expiação vicária», den-
samente identificada por Paulo em Rom. 3, 25, mais do que como «castigo» 
de um único homem em lugar de todo o povo, deve ser entendida no 
sentido dos antigos sacrifícios de expiação, mediante os quais o sacrifício da 
vítima se tornava instrumento do perdão de Deus. O sacrifício de Cristo e, 
em virtude do seu corpo místico, a dor dos crentes (e segundo a perspetiva 
de Rom. 8, 19 e Ef. 1, 7-10, também do mundo inteiro) converte-se assim 
em instrumento do perdão de Deus.

2.1.3. A mensagem evangélica da libertação
A dimensão subjetiva de libertação pela qual Jesus Cristo na sua carne liberta 
o homem do pecado e, por isso, de todas as suas consequências, adquire 
também uma incidência prática nas suas obras. As curas dos doentes, o 
acolhimento ao marginalizado, a defesa do pobre constituem uma parte 
essencial da sua missão. A sua ação em favor dos pobres e dos últimos é até 
sinal específico do seu messianismo. (Cf. Mt. 11, 3-5). É, assim, plenamente 
recuperada a força da libertação integral do homem por parte de Deus, 



FUNDAMENTOS BÍBLICO-TEOLÓGICOS DA HOSPITALIDADE 25| 

da qual o Êxodo já tinha sido uma experiência histórica e um testemunho 
simbólico.

A atitude de Jesus perante o doente é não só significativa mas, para nós, 
também exemplar. Jesus participa profundamente nas vicissitudes existen-
ciais do doente e dos seus familiares (Cf. Mt. 14, 14; 15, 32; Lc. 7, 13; Jo. 11, 
36); não contesta, nem critica, nem desaprova a sua vontade de cura; com 
frequência é Ele que toma a iniciativa (Cf. Mc. 10, 49; Lc. 8, 49); Jo. 5, 6); nega 
qualquer conexão entre pecado individual e doença atual (Cf. Jo. 9, 1-3); 
cura integralmente a pessoa doente (Cf. Mt. 9, 1-7). Quer dizer, as suas obras 
não se limitam a simples gestos taumatúrgicos, mas têm como finalidade 
o bem integral da pessoa, a sua salus e não só a sua sanitas.

O cuidado do necessitado carrega-se, assim, de múltiplos significados e 
converte-se antes de mais num novo sinal da aliança entre o homem e 
Deus. O pacto entre o Criador e a Criação é de novo proposto pelo amor 
de Deus «ao curar» o pobre, o doente, o excluído que, de posse deste amor, 
volta a viver de novo. Ao confiar aos christifideles (fiéis cristãos) a continui-
dade deste cuidado, encontramos assim o fundamento «carismático» da 
Hospitalidade, sobre cujas raízes bíblico-teológicas é oportuna uma reflexão 
mais completa e sistemática.

2.2. A HOSPITALIDADE NO ANTIGO TESTAMENTO

2.2.1. O Deus hospitalidade
Hoje em dia, ao falar de hospitalidade referimo-nos, em geral, ao acolhimento 
que oferecemos a outra pessoa em nossa casa. Mas, se quisermos ir ao mais 
profundo sentido teológico desta atitude humana, devemos, antes de mais, 
captar a dimensão ontológica da Hospitalidade.

Não será ousado ver na própria realidade trinitária a raiz mais profunda de 
uma vida divina que se faz hospitalidade: a hospitalidade do Pai que, desde 
a eternidade, «faz espaço» na sua essência para gerar o Filho, mas também 
a hospitalidade do Filho que acolhe em si o dom geracional do Pai; por 

24 | FUNDAMENTOS BÍBLICO-TEOLÓGICOS DA HOSPITALIDADE

e o «sofrimento do justo», deduziram que o ímpio iria ser castigado na sua 
descendência e que o justo estava a expiar em si mesmo as culpas dos 
seus pais.

O primeiro dramático grito contra esta visão do problema está contido no 
livro de Job. Com uma sensibilidade que ainda hoje surpreende pela sua 
modernidade, Job insurge-se contra tal conceito e pede contas a Deus do 
porquê um «justo» como ele tenha que sofrer de modo tão desproporcio-
nado às suas possíveis culpas. A resposta de Deus, contudo, não é explícita, 
mas concretiza-se fundamentalmente no convite a acolher o mistério sem 
pretender explicá-lo e sem renunciar à fé num Deus que apenas quer o 
bem dos seus filhos.

Esta grande tipologia do «justo sofredor» é representada solenemente 
na figura do «servo sofredor de jhwh (Javé)», um personagem no qual a 
sucessiva tradição foi identificando a imagem de Cristo que «carrega» os 
sofrimentos do povo, libertando-o deles. Uma tal «expiação vicária», den-
samente identificada por Paulo em Rom. 3, 25, mais do que como «castigo» 
de um único homem em lugar de todo o povo, deve ser entendida no 
sentido dos antigos sacrifícios de expiação, mediante os quais o sacrifício da 
vítima se tornava instrumento do perdão de Deus. O sacrifício de Cristo e, 
em virtude do seu corpo místico, a dor dos crentes (e segundo a perspetiva 
de Rom. 8, 19 e Ef. 1, 7-10, também do mundo inteiro) converte-se assim 
em instrumento do perdão de Deus.

2.1.3. A mensagem evangélica da libertação
A dimensão subjetiva de libertação pela qual Jesus Cristo na sua carne liberta 
o homem do pecado e, por isso, de todas as suas consequências, adquire 
também uma incidência prática nas suas obras. As curas dos doentes, o 
acolhimento ao marginalizado, a defesa do pobre constituem uma parte 
essencial da sua missão. A sua ação em favor dos pobres e dos últimos é até 
sinal específico do seu messianismo. (Cf. Mt. 11, 3-5). É, assim, plenamente 
recuperada a força da libertação integral do homem por parte de Deus, 



26 | FUNDAMENTOS BÍBLICO-TEOLÓGICOS DA HOSPITALIDADE

último, a hospitalidade do Espírito Santo que se faz reciprocidade do dom 
paterno-filial e, por conseguinte, identidade pessoal de um amor que acolhe.

Esta dimensão trinitária da Hospitalidade não se refere só à essência divina, 
mas também à sua morada na pessoa humana, que se torna sujeito hos-
pitaleiro da divindade (Cf. Jo. 13, 20). No antigo cânon latino, a própria 
participação na eucaristia era assemelhada ao receber Jesus debaixo do 
próprio teto, enquanto o ser «hóspede da alma» se converte numa deno-
minação do Espírito Santo2.

Ao nível da imanência, a própria Criação revela-se como fruto desta primor-
dial Hospitalidade divina que, na sua essência, gera e, ao mesmo tempo, 
acolhe um projeto que realiza para fora de si. É a Hospitalidade que, no 
próprio ato de ser tal, agarra a eternidade descendo-a à dimensão histórica 
e, por conseguinte, ainda antes de hóspede do homem, faz-se hóspede 
do tempo. No entanto, é na criação do homem que Deus manifesta mais 
cabalmente o seu ser Hospitalidade, deixando espaço na sua criação para 
a presença e o domínio do homem, hospedando-o, ainda antes da sua 
criação, na sua mente criadora, da qual traz a marca.

E à criação segue-se logo a Aliança, nas suas múltiplas expressões, simboli-
zadas pelo relato bíblico. Precisamente por ser encontro entre Deus e o ser 
humano, a aliança de que a Sagrada Escritura nos fala converte-se não só 
em encontro entre Deus e o seu hóspede, mas também entre o ser humano 
e o seu hóspede divino. Embora expressa por realidades ontologicamente 
diferentes, na aliança a hospitalidade faz-se reciprocidade, dádiva recíproca. 
E todas as vezes que – na história individual ou coletiva – esta aliança se 
rompe, o perdão divino e a consequente reconciliação com o ser humano 
dão testemunho dos inesgotáveis recursos de um acolhimento sempre novo.

2 Cfr. Hino Veni Sancte Spiritus



FUNDAMENTOS BÍBLICO-TEOLÓGICOS DA HOSPITALIDADE 27| 

2.2.2. O conceito de hospitalidade
O contexto cultural subjacente ao Antigo Testamento é o do mundo semí-
tico, marcado por uma tensão entre o acolhimento ao hóspede e, ao mesmo 
tempo, por uma certa desconfiança em relação a ele, como elemento de 
«ameaça» para a identidade do povo. Em tudo isto, o que unifica a atitude 
de Israel para com o outro é o considerá-lo como estrangeiro. A este respeito 
há três termos, pelo menos, que nos dão a entender diferentes atitudes. O 
primeiro é zar e indica o que pertence a uma outra estirpe ou tribo, que 
é forasteiro no próprio país, por vezes também o inimigo (Dt. 25, 5; Jb. 15, 
19; Is. 61, 5; 25, 2.5). O segundo é ger e indica o estrangeiro residente no 
país (os Israelitas no Egipto ou os Cananeus em Israel). O terceiro é tosab 
e indica o estrangeiro residente noutro país temporariamente (Gen. 23, 4; 
Dt. 14, 21). Esta multiplicidade terminológica testemunha a diversidade 
da atitude perante o estrangeiro em relação com a específica condição 
em que este venha a encontrar-se. Em síntese, podemos dizer que Israel 
distinguia entre os povos estrangeiros, os estrangeiros residentes no país e 
os estrangeiros de passagem. Precisamente com estes é que era exercitada 
a hospitalidade na sua forma mais nobre. Pensemos no relato de Gén. 
19, 1-8, no qual Lot está disposto a oferecer as suas filhas aos homens da 
cidade, na condição de que estes não toquem nos hóspedes. De facto, na 
origem desta disparidade de comportamento talvez houvesse uma mesma 
finalidade: a de vencer a ameaça que o estrangeiro constituía para a sua 
comunidade e identidade, quer hostilizando-o e considerando-o inimigo, 
quer rodeando-o de atenções. Encontramos, na verdade, um indício desta 
ambivalência nas tardias interpretações latinas deste conceito com a raiz 
comum do termo hóspede (hospes) e inimigo (hostis).

Naturalmente que se esta era a visão mais específica e pertinente em Israel, 
não devemos esquecer aquilo que o mesmo Israel vivia e praticava para 
com os seus próprios concidadãos. Em rigor de termos, o «próximo» (cujo 
conceito será totalmente reexplicado por Jesus) era o compatriota, o corre-
ligionário. Praticar a hospitalidade para com ele era um dever fundamental, 
precisamente enquanto membro daquele povo cuja identidade era não 
só étnica, mas também e, sobretudo, religiosa. Em virtude de ser o povo 

26 | FUNDAMENTOS BÍBLICO-TEOLÓGICOS DA HOSPITALIDADE

último, a hospitalidade do Espírito Santo que se faz reciprocidade do dom 
paterno-filial e, por conseguinte, identidade pessoal de um amor que acolhe.

Esta dimensão trinitária da Hospitalidade não se refere só à essência divina, 
mas também à sua morada na pessoa humana, que se torna sujeito hos-
pitaleiro da divindade (Cf. Jo. 13, 20). No antigo cânon latino, a própria 
participação na eucaristia era assemelhada ao receber Jesus debaixo do 
próprio teto, enquanto o ser «hóspede da alma» se converte numa deno-
minação do Espírito Santo2.

Ao nível da imanência, a própria Criação revela-se como fruto desta primor-
dial Hospitalidade divina que, na sua essência, gera e, ao mesmo tempo, 
acolhe um projeto que realiza para fora de si. É a Hospitalidade que, no 
próprio ato de ser tal, agarra a eternidade descendo-a à dimensão histórica 
e, por conseguinte, ainda antes de hóspede do homem, faz-se hóspede 
do tempo. No entanto, é na criação do homem que Deus manifesta mais 
cabalmente o seu ser Hospitalidade, deixando espaço na sua criação para 
a presença e o domínio do homem, hospedando-o, ainda antes da sua 
criação, na sua mente criadora, da qual traz a marca.

E à criação segue-se logo a Aliança, nas suas múltiplas expressões, simboli-
zadas pelo relato bíblico. Precisamente por ser encontro entre Deus e o ser 
humano, a aliança de que a Sagrada Escritura nos fala converte-se não só 
em encontro entre Deus e o seu hóspede, mas também entre o ser humano 
e o seu hóspede divino. Embora expressa por realidades ontologicamente 
diferentes, na aliança a hospitalidade faz-se reciprocidade, dádiva recíproca. 
E todas as vezes que – na história individual ou coletiva – esta aliança se 
rompe, o perdão divino e a consequente reconciliação com o ser humano 
dão testemunho dos inesgotáveis recursos de um acolhimento sempre novo.

2 Cfr. Hino Veni Sancte Spiritus



28 | FUNDAMENTOS BÍBLICO-TEOLÓGICOS DA HOSPITALIDADE

escolhido de Deus, Israel descobria as exigências de hospitalidade para 
com todas as categorias de pessoas (basta pensar nos órfãos e nas viúvas) 
que dela tinham necessidade.

2.2.3. As razões da hospitalidade
A Hospitalidade no contexto do Antigo Testamento, assim como em todas 
as culturas antigas, não deve ser entendida nos termos modernos de um 
simples acolhimento ao hóspede, com cama e mesa, mas antes como 
uma radical «inclusão» do hóspede no âmbito da própria roda de afazeres 
do hospedeiro, na sua tutela contra os inimigos, na sua proteção, no seu 
profundo respeito existencial, no cuidado da sua pessoa perante todas as 
possíveis necessidades. 

As razões desta atenção (juntamente com as dos compatriotas supra refe-
ridas) são várias. Em primeiro lugar há uma razão cultural que Israel partilha 
com os povos vizinhos. Trata-se da ideia segundo a qual pode esconder-se 
uma divindade no estrangeiro que procura hospitalidade. Na elaboração 
monoteísta, as divindades transformam-se em anjos. Há um claro indício 
disto em Heb. 13, 2: «Não vos esqueçais da hospitalidade porque, por ela, 
alguns, sem o saberem, hospedaram anjos».

Uma segunda motivação é mais específica e refere-se claramente à história 
de Israel. O «arameu errante» que foi Abraão, pai do povo eleito, viveu como 
estrangeiro, e foi como estrangeiro que Israel viveu na terra do Egipto. 
Israel compreende, pois, muito bem a condição do estrangeiro e sabe 
como ele necessita de hospitalidade. Se se sentisse tentado a desprezá-lo, 
a advertência da Sagrada Escritura é muito clara: «O estrangeiro que reside 
convosco será tratado como um dos vossos compatriotas e amá-lo-ás como 
a ti mesmo, por que fostes estrangeiros na terra do Egipto» (Lev. 19, 34; cf. 
também Êx. 22, 20; 23, 9).

Por último, há uma motivação religiosa (que será desenvolvida no Novo 
Testamento), isto é, o exemplo divino. É o Deus da Hospitalidade, em 



FUNDAMENTOS BÍBLICO-TEOLÓGICOS DA HOSPITALIDADE 29| 

primeiro lugar, quem acolhe o estrangeiro, pede-lhe para ser seu anfitrião 
(cfr. Deut.10, 18), e quer que lhe sejam dados parte dos bens consagrados a 
Deus (cfr. Deut. 26, 12). O facto de Israel também se comportar assim não é 
nada mais do que a implementação da vontade de Deus, um dos caminhos 
de fidelidade à Lei (cfr. Lev. 16, 29; 18, 26; 19, 10.33).

2.2.4. As referências mais importantes
De entre os episódios mais significativos recordemos a visita dos três homens 
a Abraão, próximo do carvalho de Mambré. É de notar como Abraão reco-
nhece no hóspede o seu «Senhor». Ainda antes de conhecer os motivos de 
tal visita e entre a multiplicidade dos interlocutores ele capta a «visita» de 
Deus. Todos os seus gestos são consequentes e podem ser lidos numa chave 
abertamente teológica: prostra-se por terra (culto), prepara pessoalmente 
o cordeiro e o leite (oferenda), acredita nas palavras dos três personagens 
(fé), suplica-lhes que não destruam Sodoma (oração). Por outras palavras, 
a hospitalidade torna-se ocasião de encontro com Deus.

Exemplar e pedagógico, na intenção do autor sagrado, é o episódio da 
viúva de Sarepta que não falha nos seus deveres de hospitalidade para com 
Elias, partilhando com ele o último pedaço de comida que tinha para ela 
e para o seu filho. Não só isto, mas em virtude desta hospitalidade o filho 
é curado pelo profeta (cfr. 1 Re. 17, 20). Uma situação análoga, em certo 
sentido, podemos encontrá-la no relato que se refere à prostituta Raab, 
que esconde os exploradores enviados por Josué a Jericó, e recebe deles, 
em troca, a incolumidade para si e para a sua família (cfr. Jos. 2, 1-12). Uma 
relação entre a vida da pessoa que acolhe e a vida das pessoas acolhidas 
podemos vê-la também no livro de Tobias em que se refere que deu o 
dízimo dos seus bens às viúvas, aos órfãos e aos estrangeiros (cfr. Tob. 1. 8): a 
Hospitalidade, que é gesto de acolhimento à vida do outro, é recompensada 
com o próprio dom da vida.

O Sirácida convida poeticamente à hospitalidade para com todas as cate-
gorias de necessitados: «Sê como um pai para os órfãos e como um marido 

28 | FUNDAMENTOS BÍBLICO-TEOLÓGICOS DA HOSPITALIDADE

escolhido de Deus, Israel descobria as exigências de hospitalidade para 
com todas as categorias de pessoas (basta pensar nos órfãos e nas viúvas) 
que dela tinham necessidade.

2.2.3. As razões da hospitalidade
A Hospitalidade no contexto do Antigo Testamento, assim como em todas 
as culturas antigas, não deve ser entendida nos termos modernos de um 
simples acolhimento ao hóspede, com cama e mesa, mas antes como 
uma radical «inclusão» do hóspede no âmbito da própria roda de afazeres 
do hospedeiro, na sua tutela contra os inimigos, na sua proteção, no seu 
profundo respeito existencial, no cuidado da sua pessoa perante todas as 
possíveis necessidades. 

As razões desta atenção (juntamente com as dos compatriotas supra refe-
ridas) são várias. Em primeiro lugar há uma razão cultural que Israel partilha 
com os povos vizinhos. Trata-se da ideia segundo a qual pode esconder-se 
uma divindade no estrangeiro que procura hospitalidade. Na elaboração 
monoteísta, as divindades transformam-se em anjos. Há um claro indício 
disto em Heb. 13, 2: «Não vos esqueçais da hospitalidade porque, por ela, 
alguns, sem o saberem, hospedaram anjos».

Uma segunda motivação é mais específica e refere-se claramente à história 
de Israel. O «arameu errante» que foi Abraão, pai do povo eleito, viveu como 
estrangeiro, e foi como estrangeiro que Israel viveu na terra do Egipto. 
Israel compreende, pois, muito bem a condição do estrangeiro e sabe 
como ele necessita de hospitalidade. Se se sentisse tentado a desprezá-lo, 
a advertência da Sagrada Escritura é muito clara: «O estrangeiro que reside 
convosco será tratado como um dos vossos compatriotas e amá-lo-ás como 
a ti mesmo, por que fostes estrangeiros na terra do Egipto» (Lev. 19, 34; cf. 
também Êx. 22, 20; 23, 9).

Por último, há uma motivação religiosa (que será desenvolvida no Novo 
Testamento), isto é, o exemplo divino. É o Deus da Hospitalidade, em 



30 | FUNDAMENTOS BÍBLICO-TEOLÓGICOS DA HOSPITALIDADE

para as viúvas, e serás filho do Altíssimo; e Ele amar-te-á mais do que a 
tua mãe» (Sir. 4, 10). A hospitalidade a que a Sagrada Escritura nos chama, 
torna-nos de certo modo «familiares» da pessoa acolhida e, ao mesmo 
tempo, faz-nos experimentar a ternura materna de Deus. Não esqueçamos 
a forte carga de feminilidade encerrada no conceito de misericórdia. O 
termo hebraico rachamîm relaciona-se, de facto, etimologicamente, com as 
entranhas maternas que se dilatam para acolher a nova vida. Hospitalidade 
e misericórdia encontram-se, assim, unidas num binómio que se converte 
em ícone do Deus misericordioso, «amante da vida» (cfr. Sab. 11, 26).

Precisamente nesta perspetiva se coloca a hospitalidade com o doente, 
isto é, a atitude e os gestos concretos de acolhimento para com com 
ele. É exemplar a este respeito a figura do arcanjo Rafael que, enquanto 
«medicina de Deus», é presença que acolhe e sara. A sua figura converte-
se em metáfora não só da «resolução médica» do problema, se assim nos 
podemos expressar, mas também do acompanhamento do doente, do 
marginalizado, do moribundo, do pobre cujo único medicamento é só, 
por vezes, uma presença amiga.

Destinatário desta atitude hospitaleira é também o morto, como o mani-
festa o livro de Tobias, pondo-a em estreita relação com a hospitalidade 
tradicionalmente entendida (Tob. 2, 1-4). Tobias, na verdade, manda o filho 
procurar um pobre para convidá-lo a almoçar; mas ele só encontra um 
compatriota morto, abandonado na praça. Perante isto não tem dúvida: 
deixa o alimento e vai sepultá-lo. Em certo sentido, este gesto converte-se 
no seu acolhimento do pobre.

Por último, não podemos deixar de ter em conta um relato que inclui a 
dimensão da hospitalidade na ascendência histórica do Messias. É a história 
de Rut, mulher estrangeira que acompanha a sua sogra, Noemi, à sua terra 
de origem, acabando por casar-se com Booz, em cujo campo de trigo tinha 
ido respigar. Desta união nascerá o avô de David. Os dois serão «premiados» 
com o tornarem-se antepassados de Jesus, porque recíproca tinha sido a sua 
hospitalidade: o acolhimento de Booz à mulher estrangeira e, por parte de 



FUNDAMENTOS BÍBLICO-TEOLÓGICOS DA HOSPITALIDADE 31| 

Rut, o acolhimento de um país estrangeiro pelo qual deixa o seu. Quer dizer, 
a hospitalidade, como dom de mútuo acolhimento, abandona as próprias 
certezas para encontrar na novidade do encontro uma nova segurança.

2.2.5. A hospitalidade institucional
Uma realidade de particular interesse é constituída pela escolha de seis 
cidades que «servirão de refúgio aos filhos de Israel, aos peregrinos e a 
qualquer outro que viva no meio de vós, para ali encontrar asilo quem quer 
que tenha morto alguém involuntariamente» (Num. 35, 15). A instituição 
destas cidades-refúgio constitui o momento em que a hospitalidade indi-
vidual e/ou comunitária se converte em estrutural. Já não é chamada só a 
pessoa a ser hospitalidade nem o povo com gestos individuais, mas toda 
a comunidade se faz «instituição acolhedora». A cidade torna-se quase 
um ícone de qualquer futuro organismo, inteiramente dedicado a acolher 
o outro em situação de necessidade e a dar-lhe tudo o que precise, não 
somente uma hospitalidade momentânea, mas uma cidade, um completo 
sistema de coordenadas biográficas em que possa voltar a viver.

2.3. A HOSPITALIDADE NO NOVO TESTAMENTO 

2.3.1. A perspetiva evangélica
Antes de examinar os gestos concretos de hospitalidade da parte de Jesus, 
deverá refletir-se sobre o acontecimento «hospitaleiro» que está na base da 
própria fé cristã, isto é, a Encarnação. Maria torna-se a grande «hospedeira de 
Deus», acolhendo-o no seu seio, enquanto o Emanuel, o «Deus Connosco», 
se converte no Hóspede da humanidade inteira. Não é por acaso que deste 
acolhimento de Maria, poeticamente expresso na Anunciação, brota de 
imediato um gesto delicadamente hospitaleiro como a visita a Isabel e o 
acolhimento desta à mãe de Jesus. 

Aos conteúdos e às motivações da hospitalidade, referidos ao Antigo Testa-
mento, o Novo Testamento junta a inovadora contribuição da mensagem 

30 | FUNDAMENTOS BÍBLICO-TEOLÓGICOS DA HOSPITALIDADE

para as viúvas, e serás filho do Altíssimo; e Ele amar-te-á mais do que a 
tua mãe» (Sir. 4, 10). A hospitalidade a que a Sagrada Escritura nos chama, 
torna-nos de certo modo «familiares» da pessoa acolhida e, ao mesmo 
tempo, faz-nos experimentar a ternura materna de Deus. Não esqueçamos 
a forte carga de feminilidade encerrada no conceito de misericórdia. O 
termo hebraico rachamîm relaciona-se, de facto, etimologicamente, com as 
entranhas maternas que se dilatam para acolher a nova vida. Hospitalidade 
e misericórdia encontram-se, assim, unidas num binómio que se converte 
em ícone do Deus misericordioso, «amante da vida» (cfr. Sab. 11, 26).

Precisamente nesta perspetiva se coloca a hospitalidade com o doente, 
isto é, a atitude e os gestos concretos de acolhimento para com com 
ele. É exemplar a este respeito a figura do arcanjo Rafael que, enquanto 
«medicina de Deus», é presença que acolhe e sara. A sua figura converte-
se em metáfora não só da «resolução médica» do problema, se assim nos 
podemos expressar, mas também do acompanhamento do doente, do 
marginalizado, do moribundo, do pobre cujo único medicamento é só, 
por vezes, uma presença amiga.

Destinatário desta atitude hospitaleira é também o morto, como o mani-
festa o livro de Tobias, pondo-a em estreita relação com a hospitalidade 
tradicionalmente entendida (Tob. 2, 1-4). Tobias, na verdade, manda o filho 
procurar um pobre para convidá-lo a almoçar; mas ele só encontra um 
compatriota morto, abandonado na praça. Perante isto não tem dúvida: 
deixa o alimento e vai sepultá-lo. Em certo sentido, este gesto converte-se 
no seu acolhimento do pobre.

Por último, não podemos deixar de ter em conta um relato que inclui a 
dimensão da hospitalidade na ascendência histórica do Messias. É a história 
de Rut, mulher estrangeira que acompanha a sua sogra, Noemi, à sua terra 
de origem, acabando por casar-se com Booz, em cujo campo de trigo tinha 
ido respigar. Desta união nascerá o avô de David. Os dois serão «premiados» 
com o tornarem-se antepassados de Jesus, porque recíproca tinha sido a sua 
hospitalidade: o acolhimento de Booz à mulher estrangeira e, por parte de 



32 | FUNDAMENTOS BÍBLICO-TEOLÓGICOS DA HOSPITALIDADE

e das obras de Jesus. O acolhimento ao outro, sobretudo se necessitado, 
adquire, à luz do Evangelho, uma tríplice perspetiva.

A primeira depreende-se da identificação do próprio Cristo com o pobre (cfr. 
Mt. 25, 31-45). Acolhendo ao pobre acolhe-se a Cristo, para amar a Cristo tem 
que se amar o pobre, o que fazemos (ou não fazemos) ao pobre o fazemos 
(ou não fazemos) a Cristo. É uma verdadeira e própria transfiguração do 
pobre em Cristo, não menos emblemática que aquela que nos recorda o 
célebre episódio da vida de S. João de Deus3. 

A segunda perspetiva é a do juízo escatológico. Exclusivamente baseado na 
caridade (e não na observância formal dos mandamentos), este encontra 
na hospitalidade, em si mesma entendida, um dos parâmetros de avaliação. 
Não só isto, mas até que, numa mais ampla aceção do termo, podemos 
dizer que a hospitalidade, ou seja, o acolhimento ao outro, o convertê-lo 
em objeto de cuidados, é a alma de toda a mensagem escatológica.

Por último, o Deus Hospitalidade do antigo Testamento que defendia o 
forasteiro, o órfão e a viúva, faz-se visível em Cristo cuja vida é inteiramente 
consumida ao serviço dos outros. As suas palavras não são, assim, uma 
simples exortação, mas tomam corpo na sua própria atividade, que se 
converte em referência exemplar para todos os cristãos. Seria impossível 
querer sintetizar os gestos de hospitalidade, isto é, de acolhimento ao outro, 
da parte de Cristo. Limitamo-nos a recordar, antes de mais, a atitude de 
benevolência com que se encontra com cada doente, não se limitando a 
curar-lhe a enfermidade, mas a abraçar todo o seu universo existencial. Toca 
o leproso, derrubando o muro da segregação que o marginalizava, devolve 
a vista ao cego abrindo os olhos a todos sobre a errónea crença de uma 
relação entre culpabilidade individual e doença, ressuscita o filho da viúva 
de Naim, sensibilizado pela situação desta mulher. Depois, ainda acolhe 
as prostitutas e com isso as críticas dos bem-pensantes; faz-se hóspede 
dos publicanos comendo à sua mesa; aceita a hostilidade do seu povo, o 

3 Tradição que se refere ao momento em que João de Deus lavava os pés a um necessitado e este 
se transfigurou na pessoa de Jesus.



FUNDAMENTOS BÍBLICO-TEOLÓGICOS DA HOSPITALIDADE 33| 

suplício dos seus algozes, para os quais não hesita em pedir perdão; suporta 
a traição ou o medo dos seus amigos, a abjeção da Cruz.

Cristo, numa palavra, é «o grande acolhedor da história» e com Ele estão 
chamados a confrontar-se todos os que quiserem trilhar as sendas da 
hospitalidade.

2.3.2. A philoxenía
A múltipla terminologia do Antigo Testamento, mesmo se traduzida no 
Novo com apropriados e diversificados vocábulos, é «superada», de algum 
modo, por um termo específico que designa especialmente a hospitali-
dade: philoxenía, isto é, o amor pela pessoa estrangeira. Este nexo entre 
hospitalidade e caridade (philoxenía e ágape) é a caraterística específica 
que distingue a hospitalidade neotestamentária.

Podemos dizer, portanto, que a philoxenía constitui quase um termo «téc-
nico» que entrou no vocabulário cristão para indicar uma particular atitude 
de acolhimento em relação aos cristãos, em geral, e aos mais necessitados, 
em particular. Não é por acaso que está incluída nos «exemplos» de Mateus 
sobre a caridade no que se refere ao já citado juízo escatológico (Mt. 25, 35); 
Paulo inclui-a nas exortações que derivam do exercício da caridade (Rom. 
12, 13); Pedro faz o mesmo sublinhando o dever da reciprocidade (1 Ped. 
4, 9); a carta aos Hebreus considera-a inseparável da philoxenía, isto é, do 
amor pelos irmãos. Todos a devem praticar mas, ao mesmo tempo, é uma 
particular incumbência do Bispo (1 Tim. 3, 2; 5, 10; Tito, 1, 8).

Em resumo, a Sagrada Escritura deixa transparecer que aquela que é uma 
exigência genérica da Caridade pode transformar-se numa expressão 
carismática específica por parte de algumas pessoas chamadas a isso.

32 | FUNDAMENTOS BÍBLICO-TEOLÓGICOS DA HOSPITALIDADE

e das obras de Jesus. O acolhimento ao outro, sobretudo se necessitado, 
adquire, à luz do Evangelho, uma tríplice perspetiva.

A primeira depreende-se da identificação do próprio Cristo com o pobre (cfr. 
Mt. 25, 31-45). Acolhendo ao pobre acolhe-se a Cristo, para amar a Cristo tem 
que se amar o pobre, o que fazemos (ou não fazemos) ao pobre o fazemos 
(ou não fazemos) a Cristo. É uma verdadeira e própria transfiguração do 
pobre em Cristo, não menos emblemática que aquela que nos recorda o 
célebre episódio da vida de S. João de Deus3. 

A segunda perspetiva é a do juízo escatológico. Exclusivamente baseado na 
caridade (e não na observância formal dos mandamentos), este encontra 
na hospitalidade, em si mesma entendida, um dos parâmetros de avaliação. 
Não só isto, mas até que, numa mais ampla aceção do termo, podemos 
dizer que a hospitalidade, ou seja, o acolhimento ao outro, o convertê-lo 
em objeto de cuidados, é a alma de toda a mensagem escatológica.

Por último, o Deus Hospitalidade do antigo Testamento que defendia o 
forasteiro, o órfão e a viúva, faz-se visível em Cristo cuja vida é inteiramente 
consumida ao serviço dos outros. As suas palavras não são, assim, uma 
simples exortação, mas tomam corpo na sua própria atividade, que se 
converte em referência exemplar para todos os cristãos. Seria impossível 
querer sintetizar os gestos de hospitalidade, isto é, de acolhimento ao outro, 
da parte de Cristo. Limitamo-nos a recordar, antes de mais, a atitude de 
benevolência com que se encontra com cada doente, não se limitando a 
curar-lhe a enfermidade, mas a abraçar todo o seu universo existencial. Toca 
o leproso, derrubando o muro da segregação que o marginalizava, devolve 
a vista ao cego abrindo os olhos a todos sobre a errónea crença de uma 
relação entre culpabilidade individual e doença, ressuscita o filho da viúva 
de Naim, sensibilizado pela situação desta mulher. Depois, ainda acolhe 
as prostitutas e com isso as críticas dos bem-pensantes; faz-se hóspede 
dos publicanos comendo à sua mesa; aceita a hostilidade do seu povo, o 

3 Tradição que se refere ao momento em que João de Deus lavava os pés a um necessitado e este 
se transfigurou na pessoa de Jesus.



34 | FUNDAMENTOS BÍBLICO-TEOLÓGICOS DA HOSPITALIDADE

2.3.3. Hospitalidade e evangelização
Para além desta dimensão que põe em estreita correlação hospitalidade e 
caridade, há uma outra peculiar motivação neotestamentária para valorizar 
esta virtude: as exigências da evangelização nunca estão separadas do 
mandamento da cura – «curai os doentes que aí houver e dizei-lhes: está 
próximo o Reino de Deus» (Lc. 10, 9; cfr. Mt. 10, 7-8). Um pouco como nas 
modernas «missões populares», as casas dos cristãos tornavam-se em 
autênticos «centros de escuta». Este dever de acolhimento está especi-
ficamente indicado em 3 Jo. 7-8: «já que partiram em nome de Cristo, 
sem aceitar nada dos pagãos, nós temos o dever de acolher tais pessoas, 
para cooperarmos na difusão da verdade». Sobre esta práxis temos vários 
testemunhos no Novo Testamento (Rom. 16, 4.23; Fil. 22) e em virtude desta 
estratégia de evangelização por vezes convertiam-se famílias inteiras (cfr. 
Act. 16). A hospitalidade faz-se assim instrumento de evangelização, tanto 
na perspetiva do testemunho como na palavra e, para a comunidade, as 
estruturas de hospitalidade funcionam como sinal e lugar do anúncio da 
integral libertação evangélica.

2.3.4. O Bom Samaritano
A grande parábola da hospitalidade é a do «Bom Samaritano», na qual é 
identificado o próprio Cristo e o ideal do cristão pela contínua tradição da 
Igreja4. É por demais significativo o motivo que origina esta parábola, isto 
é, um pedido feito a Jesus sobre o que se devia entender por próximo. 
Na conceção hebraica daquele tempo, só era considerado «próximo» e, 
portanto, merecedor do amor de Israel, o compatriota ou a pessoa vinculada 
por laços particulares (de sangue, de amizade, etc.). Com um paradoxo 
inaudito para indicar quem é o «próximo» – o que está mais perto – Jesus 
escolhe «o mais afastado», o odiado inimigo samaritano.

A parábola tem interesse também porque oferece elementos para uma espé-
cie de metodologia da hospitalidade, que pode ser para nós de exemplar 

4 Cfr. JOÃO PAULO II in Salvifici Doloris, 1984, Capítulo VII.



FUNDAMENTOS BÍBLICO-TEOLÓGICOS DA HOSPITALIDADE 35| 

atualidade. O samaritano põe o acolhimento do ferido acima dos seus 
interesses pessoais (estava de viagem, para, adia os seus compromissos) 
e faz isto não se conformando ao comportamento dos outros (não só o 
sacerdote e o levita, mas também os próprios samaritanos). Cumpre, assim, 
o que considera ser o seu dever sem negar-se a fazê-lo porque «todos 
fazem assim».

Em seguida, utiliza o melhor que pode os recursos de que dispõe. Enfaixa 
as feridas como pode, limpa-as e trata-as com os únicos remédios que tem 
consigo, carrega o ferido na sua montada e procura encontrar para ele um 
alojamento adequado. 

Por último, organiza uma estrutura assistencial e, ao fazê-lo, envolve a 
comunidade. O estalajadeiro converte-se, assim, no protótipo de qualquer 
realização social que, oportunamente solicitada por quem recebeu o carisma 
da hospitalidade, se converte em instituição de acolhimento. Com um 
são pragmatismo, o samaritano preocupa-se em encontrar fundos para a 
assistência ao doente, dá do seu próprio dinheiro, isto é, faz-se mediação 
de uma autêntica solidariedade social.

A conclusão da parábola é o perene convite feito história na vida de S. João 
de Deus e de todos aqueles que têm recebido como dom o carisma da 
hospitalidade: «vai e faz o mesmo».

Para a reflexão
1. Ilustra com exemplos os atos mais comuns de aproximação que 

vemos entre nós (Irmãos, Colaboradores e assistidos) perante a dor 
humana (cfr. 2.1.1).

2. Assinala a evolução progressiva da hospitalidade entre o Antigo e o 
Novo Testamento (diferenças, afinidades, superação de conceitos, etc.).

34 | FUNDAMENTOS BÍBLICO-TEOLÓGICOS DA HOSPITALIDADE

2.3.3. Hospitalidade e evangelização
Para além desta dimensão que põe em estreita correlação hospitalidade e 
caridade, há uma outra peculiar motivação neotestamentária para valorizar 
esta virtude: as exigências da evangelização nunca estão separadas do 
mandamento da cura – «curai os doentes que aí houver e dizei-lhes: está 
próximo o Reino de Deus» (Lc. 10, 9; cfr. Mt. 10, 7-8). Um pouco como nas 
modernas «missões populares», as casas dos cristãos tornavam-se em 
autênticos «centros de escuta». Este dever de acolhimento está especi-
ficamente indicado em 3 Jo. 7-8: «já que partiram em nome de Cristo, 
sem aceitar nada dos pagãos, nós temos o dever de acolher tais pessoas, 
para cooperarmos na difusão da verdade». Sobre esta práxis temos vários 
testemunhos no Novo Testamento (Rom. 16, 4.23; Fil. 22) e em virtude desta 
estratégia de evangelização por vezes convertiam-se famílias inteiras (cfr. 
Act. 16). A hospitalidade faz-se assim instrumento de evangelização, tanto 
na perspetiva do testemunho como na palavra e, para a comunidade, as 
estruturas de hospitalidade funcionam como sinal e lugar do anúncio da 
integral libertação evangélica.

2.3.4. O Bom Samaritano
A grande parábola da hospitalidade é a do «Bom Samaritano», na qual é 
identificado o próprio Cristo e o ideal do cristão pela contínua tradição da 
Igreja4. É por demais significativo o motivo que origina esta parábola, isto 
é, um pedido feito a Jesus sobre o que se devia entender por próximo. 
Na conceção hebraica daquele tempo, só era considerado «próximo» e, 
portanto, merecedor do amor de Israel, o compatriota ou a pessoa vinculada 
por laços particulares (de sangue, de amizade, etc.). Com um paradoxo 
inaudito para indicar quem é o «próximo» – o que está mais perto – Jesus 
escolhe «o mais afastado», o odiado inimigo samaritano.

A parábola tem interesse também porque oferece elementos para uma espé-
cie de metodologia da hospitalidade, que pode ser para nós de exemplar 

4 Cfr. JOÃO PAULO II in Salvifici Doloris, 1984, Capítulo VII.





O Carisma  
da hospitalidade 
em S. João de deus  
e na Ordem  
Hospitaleira

3.





O CARISMA DA HOSPITALIDADE EM S. JOÃO DE DEUS E NA ORDEM HOSPITALEIRA 39| 

3.1. O CARISMA DA HOSPITALIDADE EM S. JOÃO DE DEUS
Carisma da hospitalidade significa um dom concedido pelo Espírito Santo 
para uma missão eclesial em favor dos pobres e necessitados. O nosso 
Fundador viveu este carisma e a consequente missão com um estilo próprio 
e tão caraterístico que iniciou uma «cultura» hospitaleira original e de grande 
vitalidade. A «cultura» hospitaleira joandeína constitui um original valor 
profético de renovação na Igreja e na sociedade1.

1 A Ordem Hospitaleira dispõe hoje de uma rica documentação para estudar e aprofundar nas 
suas linhas gerais a vitalidade do carisma hospitaleiro. As fontes de documentação convertem-se 
assim num meio para chegar ao manancial do carisma hospitaleiro de S. João de Deus e às suas 
características.

 Cronologicamente e por ordem de importância, dispomos de seis cartas de S. João de Deus e 
de três cartas de S. João de Ávila dirigidas a ele. Estas cartas estão à nossa disposição em edições 
críticas e apresentam-nos um retrato direto de S. João de Deus. Fazem-nos ver e apaixonar por 
um personagem, um membro vivo seguidor do primeiro Hospitaleiro da história, Jesus Cristo. 
Fazem-nos entrever a sua paixão pelo homem necessitado e sofredor, pela Igreja sua mãe e por 
todos os seus filhos.

 A segunda fonte por ordem de importância é, sem dúvida, a Biografia do Santo, escrita por 
Francisco de Castro e publicada em 1585: História de la vida y sanctas obras de Juã de Dios y de 
la Instituciõ de su Orden, y principio de su hospital, en Granada, en casa de Antonio Librixa, Año 
de MDXXXV. Com um grande fundamento histórico, constitui um relatório profundo do percurso 
humano e espiritual do Santo em que se coloca em relevo a hospitalidade divina para com ele 
como fonte da sua hospitalidade sem fronteiras e para com todos os pobres e doentes.

 A partir de 1995 a Família Hospitaleira dispõe de uma fonte de vida e hospitalidade de S. João 
de Deus, nova e preciosa. Trata-se da Documentação proveniente do Arquivo da Deputação 
Provincial de Granada, que fez parte do pleito «entre os Irmãos do Hospital de João de Deus e os 
Frades e Convento do mosteiro de S. Jerónimo». Esta documentação tem a data de 12.03.1570 (o 
processo, porém, começou em 1572) e consiste em 171 folhas manuscritas que foram transcritas 
por José SÁNCHEZ MARTINEZ no seu livro: Kénosis y Diakonia en el itinerário espiritual de San 
Juan de Dios, Madrid, 1995. Das 17 testemunhas que responderam às 26 perguntas, 10 tinham 
conhecido S. João de Deus. Esta e outra documentação são utilizadas por Sánchez num outro 
trabalho sobre o mesmo processo, constituindo a terceira fonte por ordem de importância para 
estudar a hospitalidade de S. João de Deus.

 Por outro lado, contamos com as primeiras Constituições do hospital de Granada e três Bulas 
fundamentais:
1.  Licet ex debito, de Pio V (1 de Janeiro de 1572).
2.  Etsi pro debito, de Sisto V (1 de Outubro de 1586).
3.  Piorum Virorum, Breve de Paulo V (12 de Abril de 1608).

 Têm um valor decisivo porque estes documentos aproximam-nos de S. João de Deus e dos 
princípios teológicos e jurídicos da nossa hospitalidade. A estes devemos acrescentar as petições 



40 | O CARISMA DA HOSPITALIDADE EM S. JOÃO DE DEUS E NA ORDEM HOSPITALEIRA

Para a Família Hospitaleira, deve continuar a ser um fermento de revitalização 
dos serviços da Ordem em todo o mundo. Apresentamos as suas principais 
caraterísticas.

3.1.1. Hospitalidade misericordiosa
A Hospitalidade joandeína brotou da experiência cristã da misericórdia 
de Deus vivida pelo nosso Fundador, ao ser-lhe revelada a sua condição 
de pecador e a grandeza da misericórdia e do amor de Deus, que perdoa 
gratuitamente e quer a comunhão de vida com todos os seus filhos. Esta 

dos Superiores Gerais, de graças e aprovações, que deram lugar a essas bulas. Ambas são 
consideradas como fontes da nossa hospitalidade.

 Das primeiras Constituições recordamos:
1.  Regla y Constituciones para el Hospital de Ioan de Dios, desta ciudad de Granada... 1585.
2.  Constituciones hechas en el primer Capítulo General en Roma año de 1587.
3.  Costitutioni et ordini da osservarsi dagli Frati dell’Ordine di Giovanni di Dio ... 1589.
4.  Costitutioni del devoto Giovanni di Dio – d´Italia, 1596.
5.  Regla del Bienaventurado Padre San Agustín y Constituciones de la Orden de Juan de Dios, 

Madrid, 1612.

 A documentação moderna é abundante; para não exagerar, recordamos apenas alguns títulos 
de entre os mais significativos, publicados depois do Capítulo Geral de 1976 e que citamos aqui 
por ordem cronológica:
•  P. Marchesi, As bases da renovação (1982).
•  P. Marchesi, A Humanização (1981).
•  A Dimensão apostólica da Ordem de S. João de Deus (1982).
•  Constituições da Ordem Hospitaleira de S. João de Deus, (1984).
•  P. Marchesi, A Hospitalidade dos Irmãos de S. João de Deus rumo ao ano 2000 (1986).
•  Declarações do LXII Capítulo Geral (1988).
•  Brian O’Donnell, Servo e Profeta, (1990).
•  João de Deus continua vivo (1991).
•  Irmãos e Colaboradores unidos para servir e promover a vida (1992).
•  A Nova Evangelização e a Nova Hospitalidade (1994).
•  P. Piles, A força da caridade (1995).
•  P. Piles, João de Deus: chamada para a nova hospitalidade (1996).
•  P. Piles, Deixai-vos guiar pelo Espírito (1996).
•  A Dimensão Missionária da Ordem Hospitaleira. Profetas no mundo da saúde (1997).

 Os estudos e investigações feitos ao longo dos séculos e recentemente, sobre a vida, a espirituali-
dade e a hospitalidade de S. João de Deus, representam contributos de grande importância para 
aprofundar o tema tratado nesta «Carta de Identidade». Para não sobrecarregá-la, remetemos 
para os títulos mais significativos da bibliografia.



O CARISMA DA HOSPITALIDADE EM S. JOÃO DE DEUS E NA ORDEM HOSPITALEIRA 41| 

experiência constitui a caraterística fundamental e a fonte de onde brota a 
riqueza da hospitalidade de S. João de Deus: «Se considerássemos como é 
grande a misericórdia de Deus, nunca deixaríamos de fazer o bem enquanto 
pudéssemos»2.

Costumamos considerar S. João de Deus como fundamentalmente mise-
ricordioso, compassivo, capaz de compreender, de perdoar, e temos razão; 
mas isto é uma consequência da sua consciente e permanente vivência em 
relação à misericórdia e ao perdão de Deus e de Cristo para com ele. Ele 
via a vida e as coisas da vida como dons divinos gratuitos da misericórdia 
divina: «...devemos dar graças a Nosso Senhor Jesus Cristo, por usar para 
connosco de tanta misericórdia, dando-nos de comer, de beber e de vestir, 
e todas as coisas sem o merecermos»3.

O bem mais desejado e pedido pelo nosso Fundador durante a sua conver-
são foi o perdão e a misericórdia divina, como podemos ler nos capítulos 
VII, VIII e IX da sua biografia, em Castro. Suspirou e pediu pela misericórdia 
do Senhor e, tendo-a recebido, fez-se intermediário dela para todos os 
necessitados.

A hospitalidade misericordiosa de S. João de Deus é, sem dúvida, o que 
mais chama à atenção, pelas suas ações extraordinárias em favor de todas 
as categorias de necessitados e sofredores.

Podemos afirmar de maneira absoluta que a experiência profunda da 
hospitalidade misericordiosa de Deus para com ele o transformou em 
hospitaleiro misericordioso para com todos sem exceção e quase, podemos 
dizê-lo, sem limites. Nas suas ações, não conhecemos limites de necessitados 
e sofredores que não tenha socorrido. A lista dos necessitados de Granada 
e dos arredores, socorridos por S. João de Deus, que Castro nos apresenta 
no capítulo XII, e a que o mesmo Santo apresenta na Segunda Carta a 

2 1.ª Carta de S. João de Deus à Duquesa de Sesa (1DS), 13. Relativamente a este tema cfr. GAMEIRO, 
Aires, in Koinonia, filoxenia e martírium em S. João de Deus e na sua Ordem nascente. Tese de 
doutoramento, Roma, 1996.

3 2.ª Carta de S. João de Deus à Duquesa de Sesa, (2DS), 18.

40 | O CARISMA DA HOSPITALIDADE EM S. JOÃO DE DEUS E NA ORDEM HOSPITALEIRA

Para a Família Hospitaleira, deve continuar a ser um fermento de revitalização 
dos serviços da Ordem em todo o mundo. Apresentamos as suas principais 
caraterísticas.

3.1.1. Hospitalidade misericordiosa
A Hospitalidade joandeína brotou da experiência cristã da misericórdia 
de Deus vivida pelo nosso Fundador, ao ser-lhe revelada a sua condição 
de pecador e a grandeza da misericórdia e do amor de Deus, que perdoa 
gratuitamente e quer a comunhão de vida com todos os seus filhos. Esta 

dos Superiores Gerais, de graças e aprovações, que deram lugar a essas bulas. Ambas são 
consideradas como fontes da nossa hospitalidade.

 Das primeiras Constituições recordamos:
1.  Regla y Constituciones para el Hospital de Ioan de Dios, desta ciudad de Granada... 1585.
2.  Constituciones hechas en el primer Capítulo General en Roma año de 1587.
3.  Costitutioni et ordini da osservarsi dagli Frati dell’Ordine di Giovanni di Dio ... 1589.
4.  Costitutioni del devoto Giovanni di Dio – d´Italia, 1596.
5.  Regla del Bienaventurado Padre San Agustín y Constituciones de la Orden de Juan de Dios, 

Madrid, 1612.

 A documentação moderna é abundante; para não exagerar, recordamos apenas alguns títulos 
de entre os mais significativos, publicados depois do Capítulo Geral de 1976 e que citamos aqui 
por ordem cronológica:
•  P. Marchesi, As bases da renovação (1982).
•  P. Marchesi, A Humanização (1981).
•  A Dimensão apostólica da Ordem de S. João de Deus (1982).
•  Constituições da Ordem Hospitaleira de S. João de Deus, (1984).
•  P. Marchesi, A Hospitalidade dos Irmãos de S. João de Deus rumo ao ano 2000 (1986).
•  Declarações do LXII Capítulo Geral (1988).
•  Brian O’Donnell, Servo e Profeta, (1990).
•  João de Deus continua vivo (1991).
•  Irmãos e Colaboradores unidos para servir e promover a vida (1992).
•  A Nova Evangelização e a Nova Hospitalidade (1994).
•  P. Piles, A força da caridade (1995).
•  P. Piles, João de Deus: chamada para a nova hospitalidade (1996).
•  P. Piles, Deixai-vos guiar pelo Espírito (1996).
•  A Dimensão Missionária da Ordem Hospitaleira. Profetas no mundo da saúde (1997).

 Os estudos e investigações feitos ao longo dos séculos e recentemente, sobre a vida, a espirituali-
dade e a hospitalidade de S. João de Deus, representam contributos de grande importância para 
aprofundar o tema tratado nesta «Carta de Identidade». Para não sobrecarregá-la, remetemos 
para os títulos mais significativos da bibliografia.



42 | O CARISMA DA HOSPITALIDADE EM S. JOÃO DE DEUS E NA ORDEM HOSPITALEIRA

Guterres Lasso, coincidem e abrangem quase todas as categorias existentes 
na cidade de Granada, no seu tempo.

3.1.2. Hospitalidade solidária
Esta experiência e revelação da misericórdia de Deus para com ele provo-
caram duas respostas: uma de aniquilamento (Kénosis)4 ou humilhação 
penitencial, bem visível nas fontes; depois, uma resposta de hospitalidade 
misericordiosa para com todos os necessitados, sofredores e pecadores5. 
Francisco de Castro descreve-nos como João de Deus, no dia da sua con-
versão, de livreiro pobre que era, se desfez de tudo o que tinha para se fazer 
um seguidor de Jesus Cristo. Diz ainda:

«Andava sempre descalço, tanto na cidade como em todas as suas viagens, 
com a cabeça descoberta, com a barba e o cabelo rapados à navalha, sem 
camisa nem outro vestido mais do que um capote de burel apertado com 
um cinto e uns safões de estamenha. Andava sempre a pé, sem nunca 
usar cavalgadura, tanto nas viagens como fora delas, por mais cansado e 
ferido dos pés que estivesse. Quer chovesse quer nevasse, nunca cobriu a 
cabeça, desde o dia em que começou a servir a Nosso Senhor, até que Ele 
o chamou para Si. Contudo, compadecia-se dos mais ligeiros sofrimentos 
dos seus próximos e procurava remediá-los, como se ele próprio vivesse em 
grandes comodidades»6.

A sua primeira casa começou por ser muito pobre para acolher outros 
pobres como ele. Castro conta-nos isso em poucas palavras:

4 Cfr. SANCHEZ MARTINEZ, José, in Kénosis y Diaconia en ele itinerário espiritual de San Juan de 
Dios. Madrid, 1995.

5 Cfr. 2ª Carta de João de Deus a Guterres Lasso (2GL), 5. Estas listas não são exaustivas. Castro, 
no capítulo XVI, tem intenção de acrescentar outros necessitados. O Santo assistiu pessoas 
sofredoras de males morais mais agudos. Conhecemos a sua solicitude e misericórdia para com 
as prostitutas, os presos, os marginalizados, os mouros e, provavelmente, os «cristãos novos», de 
origem judia, os escravos e outros excluídos sociais, como os doentes incuráveis.

6 CASTRO, op. cit., Capítulo XVII.



O CARISMA DA HOSPITALIDADE EM S. JOÃO DE DEUS E NA ORDEM HOSPITALEIRA 43| 

«Resolvido João de Deus a procurar deveras o alívio e remédio dos pobres, 
falou com algumas pessoas devotas, as quais o tinham ajudado nos seus 
trabalhos e, com a sua ajuda e entusiasmo, alugou uma casa na Peixaria 
da cidade, por ser perto da praça de Bivarrambla, de onde recebia, como 
doutras partes, os pobres desamparados, doentes e entrevados, que encon-
trava. Comprou algumas esteiras de junco e algumas mantas usadas, para 
dormirem, porque ainda não tinha dinheiro para mais, nem outro remédio 
a fazer»7.

Podemos afirmar que S. João de Deus se encarnou nos pobres e nos doentes 
como qualquer um deles, acolhendo-os e acudindo às suas necessidades. 
Curou-os, apesar das suas limitações, com as riquezas do carisma da hospi-
talidade que Deus lhe deu. Nunca se negou a ajudar os necessitados com 
tudo o que podia dispor na sua pobreza.

3.1.3. Hospitalidade de comunhão
Intermediário entre ricos e pobres, entre categorias de opulentos e necessi-
tados e desprezados, S. João de Deus praticou a hospitalidade de comunhão.

Com S. João de Deus a recolha de esmolas converteu-se num património e 
numa riqueza espiritual da Ordem, da qual não se pode prescindir, embora 
esta tenha adaptado os seus métodos a cada época e cultura. É necessário 
considerá-la como circulação de bens para a construção solidária e espiritual 
da sociedade.

Quando gritava de noite pelas ruas «fazei o bem, irmãos, a vós mesmos, 
por amor de Deus», queria inquietar e provocar as consciências a não 
dormir sobre as misérias dos seus irmãos; pedia e dava numa reciprocidade 
dinâmica. Convidava a praticar a comunicação cristã de bens.

Quando escrevia cartas, agradecendo as ofertas recebidas e contando a dor 
que sentia pelos sofrimentos dos miseráveis que não podia assistir sozinho, 

7 CASTRO, op. cit., Capítulo XVII.

42 | O CARISMA DA HOSPITALIDADE EM S. JOÃO DE DEUS E NA ORDEM HOSPITALEIRA

Guterres Lasso, coincidem e abrangem quase todas as categorias existentes 
na cidade de Granada, no seu tempo.

3.1.2. Hospitalidade solidária
Esta experiência e revelação da misericórdia de Deus para com ele provo-
caram duas respostas: uma de aniquilamento (Kénosis)4 ou humilhação 
penitencial, bem visível nas fontes; depois, uma resposta de hospitalidade 
misericordiosa para com todos os necessitados, sofredores e pecadores5. 
Francisco de Castro descreve-nos como João de Deus, no dia da sua con-
versão, de livreiro pobre que era, se desfez de tudo o que tinha para se fazer 
um seguidor de Jesus Cristo. Diz ainda:

«Andava sempre descalço, tanto na cidade como em todas as suas viagens, 
com a cabeça descoberta, com a barba e o cabelo rapados à navalha, sem 
camisa nem outro vestido mais do que um capote de burel apertado com 
um cinto e uns safões de estamenha. Andava sempre a pé, sem nunca 
usar cavalgadura, tanto nas viagens como fora delas, por mais cansado e 
ferido dos pés que estivesse. Quer chovesse quer nevasse, nunca cobriu a 
cabeça, desde o dia em que começou a servir a Nosso Senhor, até que Ele 
o chamou para Si. Contudo, compadecia-se dos mais ligeiros sofrimentos 
dos seus próximos e procurava remediá-los, como se ele próprio vivesse em 
grandes comodidades»6.

A sua primeira casa começou por ser muito pobre para acolher outros 
pobres como ele. Castro conta-nos isso em poucas palavras:

4 Cfr. SANCHEZ MARTINEZ, José, in Kénosis y Diaconia en ele itinerário espiritual de San Juan de 
Dios. Madrid, 1995.

5 Cfr. 2ª Carta de João de Deus a Guterres Lasso (2GL), 5. Estas listas não são exaustivas. Castro, 
no capítulo XVI, tem intenção de acrescentar outros necessitados. O Santo assistiu pessoas 
sofredoras de males morais mais agudos. Conhecemos a sua solicitude e misericórdia para com 
as prostitutas, os presos, os marginalizados, os mouros e, provavelmente, os «cristãos novos», de 
origem judia, os escravos e outros excluídos sociais, como os doentes incuráveis.

6 CASTRO, op. cit., Capítulo XVII.



44 | O CARISMA DA HOSPITALIDADE EM S. JOÃO DE DEUS E NA ORDEM HOSPITALEIRA

e quando pedia continuamente dinheiro emprestado, que pagava com 
dificuldade, queria construir uma comunidade de comunhão na qual todos 
se sentissem irmãos – amados, ajudados e perdoados por Deus, como ele 
se sentia. Sabia que se todos tivessem tido uma experiência profunda da 
misericórdia de Deus, como ele a queria, a Igreja e a sociedade ter-se-iam 
tornado realmente na família dos filhos de Deus habitados pela vida e pela 
comunhão divina, superando as necessidades dos necessitados.

3.1.4. Hospitalidade criativa
Numa cidade com quase dez hospitais e casas para os pobres, é incrível 
como a sensibilidade de S. João de Deus tenha descoberto tantos necessita-
dos e doentes abandonados. E surpreende ainda mais como conseguiu abrir 
um espaço novo na maneira de praticar a hospitalidade. Antecipou-se aos 
que tinham a responsabilidade de o preceder na resolução dos problemas 
dos doentes, dos pobres e dos necessitados.

A sua hospitalidade era uma resposta dada aos que não a encontravam 
(abandonados) e às necessidades novas que não despertavam a sensibili-
dade da sociedade (sofredores devido a culpas, ódio ou vinganças). S. João 
de Deus via todo o sofrimento, o do corpo e o do espírito8.

3.1.5. Hospitalidade integral (holística)
Podemos afirmar que um dos valores caraterísticos da hospitalidade joan-
deína é o carácter integral dos cuidados dirigidos a toda a pessoa que sofre. 
Para João de Deus, o doente e o necessitado não eram apenas um corpo 
e uma alma, pecador ou pecadora, mentiroso ou indigno. Todos eram 
pessoas, seus irmãos e irmãs, todos dignos de serem ajudados e perdoados 
por ele e pelos seus Colaboradores. E porquê? Porque o mesmo faz Deus 

8 Cfr. 2.ª Carta de S. João de Deus a Guterres Lasso (2GL), 8



O CARISMA DA HOSPITALIDADE EM S. JOÃO DE DEUS E NA ORDEM HOSPITALEIRA 45| 

providenciando cada dia às necessidades de todos9, perdoando e salvando10. 
E porque vê-los sofrer lhe despedaçava o coração11.

A hospitalidade de S. João de Deus, diríamos hoje, era ao mesmo tempo 
preventiva e de emergência, curativa e reabilitadora; curava os curáveis e 
acompanhava os incuráveis. Além disso, era pedagógica e formativa para os 
órfãos, as crianças abandonadas e as prostitutas e para aqueles que ajudava 
a libertar-se das suas culpas, a construir e levar por diante um projeto de 
formação e de inserção social. No seu hospital oferecia cama e comida, calor 
e locais para acolher os peregrinos, medicamentos, enfermeiros, médicos, 
capelães e ajudas espirituais para os doentes12.

A prática hospitaleira de S. João de Deus mostra-nos que o provérbio 
chinês da cana e da pesca13 é uma questão falsa, quando se interpreta 
como dilema exclusivo (ou... ou...). A hospitalidade para socorrer os que 
sofrem e os necessitados tem de ser sempre inclusiva (e... e...), segundo as 
circunstâncias do lugar, do tempo e das pessoas.

3.1.6. Hospitalidade reconciliadora
S. João de Deus era compreensivo e tratava a todos, pecadores, opressores 
e oprimidos, como Deus o tratava a ele: perdoava e ajudava, assistia e 
curava as feridas físicas e morais. Muitas vezes cuidava primeiro das feridas 
morais e espirituais, como condição para alcançar a harmonia e a cura das 
enfermidades do corpo.

Num mundo tão dividido e dilacerado por tantas ideologias, por fundamen-
talismos e discriminações étnicas que geram ódio, ressentimentos e desejos 

9 1.ª Carta de S. João de Deus a Guterres Lasso (1GL), 2.
10 Carta de S. João de Deus a Luís Baptista (LB), 19.
11 1DS, 15.
12 Desde o Capítulo XII até ao Capítulo XX da sua Biografia, Castro ilustra bem estas diversas 

dimensões da hospitalidade joandeína.
13 Se deres a um homem um peixe, sacia-lo por um dia; se lhe deres uma cana de pesca, ele terá de 

comer para toda a vida.

44 | O CARISMA DA HOSPITALIDADE EM S. JOÃO DE DEUS E NA ORDEM HOSPITALEIRA

e quando pedia continuamente dinheiro emprestado, que pagava com 
dificuldade, queria construir uma comunidade de comunhão na qual todos 
se sentissem irmãos – amados, ajudados e perdoados por Deus, como ele 
se sentia. Sabia que se todos tivessem tido uma experiência profunda da 
misericórdia de Deus, como ele a queria, a Igreja e a sociedade ter-se-iam 
tornado realmente na família dos filhos de Deus habitados pela vida e pela 
comunhão divina, superando as necessidades dos necessitados.

3.1.4. Hospitalidade criativa
Numa cidade com quase dez hospitais e casas para os pobres, é incrível 
como a sensibilidade de S. João de Deus tenha descoberto tantos necessita-
dos e doentes abandonados. E surpreende ainda mais como conseguiu abrir 
um espaço novo na maneira de praticar a hospitalidade. Antecipou-se aos 
que tinham a responsabilidade de o preceder na resolução dos problemas 
dos doentes, dos pobres e dos necessitados.

A sua hospitalidade era uma resposta dada aos que não a encontravam 
(abandonados) e às necessidades novas que não despertavam a sensibili-
dade da sociedade (sofredores devido a culpas, ódio ou vinganças). S. João 
de Deus via todo o sofrimento, o do corpo e o do espírito8.

3.1.5. Hospitalidade integral (holística)
Podemos afirmar que um dos valores caraterísticos da hospitalidade joan-
deína é o carácter integral dos cuidados dirigidos a toda a pessoa que sofre. 
Para João de Deus, o doente e o necessitado não eram apenas um corpo 
e uma alma, pecador ou pecadora, mentiroso ou indigno. Todos eram 
pessoas, seus irmãos e irmãs, todos dignos de serem ajudados e perdoados 
por ele e pelos seus Colaboradores. E porquê? Porque o mesmo faz Deus 

8 Cfr. 2.ª Carta de S. João de Deus a Guterres Lasso (2GL), 8



46 | O CARISMA DA HOSPITALIDADE EM S. JOÃO DE DEUS E NA ORDEM HOSPITALEIRA

de vingança, a capacidade de S. João de Deus de perdoar, de reconciliar e de 
construir pontes de fraternidade merece ser estudada e vivida pela Família 
Hospitaleira. Entre todos, os seus assistidos e os seus Colaboradores, ele era 
um verdadeiro médico de feridas, de tensões e de conflitos. 

Como Cristo, também ele curava as chagas. Os seus biógrafos fazem notar 
como ele se sentia ferido pela separação dos seus pais, pela saudade e pelas 
frustrações da vida militar; mas, principalmente, pelas suas culpas, pelas 
injúrias sofridas, pelo sofrimento causado por tantas dívidas contraídas 
para ajudar os pobres e os doentes, seus irmãos. Estas experiências de 
feridas existenciais convertiam-no num hospitaleiro especializado em 
curar e reconciliar entre si inimigos que, depois, chegavam a tornar-se 
seus Colaboradores, como aconteceu com Antão Martim e muitos outros.

À sua benfeitora, a Duquesa de Sesa, dizia que se curava com as feridas de 
Cristo crucificado e aconselhava-a a que fizesse o mesmo:

«Não encontro melhor remédio nem consolação, para quando me encontro 
aflito, do que olhar e contemplar a Jesus Crucificado»14.

«Recorrei à Paixão de Nosso Senhor Jesus Cristo e... sentireis grande 
consolação»15.

Foi assim que conseguiu que Antão Martim perdoasse e se reconciliasse com 
Pedro Velasco e pôde conquistá-los a ambos para que fossem Colaboradores 
diretos da sua hospitalidade, como primeiros Irmãos.

E unido à paixão de Cristo, nas sextas-feiras, cuidava das feridas da prosti-
tuição de muitas mulheres destruídas por aquele género de vida. Pelo seu 
carisma de hospitalidade misericordiosa perdoou à mulher que tirou da 
prostituição e que o injuriava: «Cedo ou tarde, tenho que te perdoar. Por 

14 2DS., 9.
15 1DS, 10.



O CARISMA DA HOSPITALIDADE EM S. JOÃO DE DEUS E NA ORDEM HOSPITALEIRA 47| 

isso, perdoo-te desde já»16. E assim converteu-a uma segunda vez, como 
ela mesma deu testemunho durante o funeral do santo.

Quando o acusavam perante o arcebispo de acolher gente indigna na sua 
«Casa de Deus», declarou ser ele o único indigno e que «já que Deus tolera 
maus e bons, e, diariamente faz nascer sobre todos o seu sol, não haverá 
razão para despedir os desamparados e aflitos, da sua própria casa»17.

3.1.7. Hospitalidade geradora de Voluntários e Colaboradores
O amor misericordioso sem fronteiras de S. João de Deus tinha uma vita-
lidade tão forte que gerava amor, caridade cristã e colaboração; era uma 
hospitalidade luminosa, um carisma cada vez mais participado.

Esta força carismática recebida de Deus, à qual S. João de Deus foi radi-
calmente fiel, converteu o santo num farol que irradia hospitalidade em 
diversos níveis de solidariedade e colaboração com ele na ajuda aos pobres 
e doentes.

Podemos distinguir vários níveis de Colaboradores: os que ajudavam com 
ações ou esmolas pontuais e os que se converteram em Colaboradores 
permanentes, como Angulo e muitos outros citados nas suas cartas, por 
Castro, e na documentação do Processo contra os Jerónimos. Alguns 
abraçaram o voluntariado joandeíno até à total pertença na identificação 
com o seu carisma.

Entre os mais estreitos Colaboradores contam-se os primeiros companheiros 
ou Irmãos de hábito, os benfeitores mais identificados com o seu carisma 
que fizeram própria a obra de S. João de Deus. E este sentimento de pertença 
ao hospital e à sua obra joandeína gerava, por sua vez, uma forte dinâmica 
de solidariedade. Esta identificação com o carisma levava muitos dos seus 

16 CASTRO, ibid., Capítulo XV.
17 CASTRO, ibid., Capítulo XX.

46 | O CARISMA DA HOSPITALIDADE EM S. JOÃO DE DEUS E NA ORDEM HOSPITALEIRA

de vingança, a capacidade de S. João de Deus de perdoar, de reconciliar e de 
construir pontes de fraternidade merece ser estudada e vivida pela Família 
Hospitaleira. Entre todos, os seus assistidos e os seus Colaboradores, ele era 
um verdadeiro médico de feridas, de tensões e de conflitos. 

Como Cristo, também ele curava as chagas. Os seus biógrafos fazem notar 
como ele se sentia ferido pela separação dos seus pais, pela saudade e pelas 
frustrações da vida militar; mas, principalmente, pelas suas culpas, pelas 
injúrias sofridas, pelo sofrimento causado por tantas dívidas contraídas 
para ajudar os pobres e os doentes, seus irmãos. Estas experiências de 
feridas existenciais convertiam-no num hospitaleiro especializado em 
curar e reconciliar entre si inimigos que, depois, chegavam a tornar-se 
seus Colaboradores, como aconteceu com Antão Martim e muitos outros.

À sua benfeitora, a Duquesa de Sesa, dizia que se curava com as feridas de 
Cristo crucificado e aconselhava-a a que fizesse o mesmo:

«Não encontro melhor remédio nem consolação, para quando me encontro 
aflito, do que olhar e contemplar a Jesus Crucificado»14.

«Recorrei à Paixão de Nosso Senhor Jesus Cristo e... sentireis grande 
consolação»15.

Foi assim que conseguiu que Antão Martim perdoasse e se reconciliasse com 
Pedro Velasco e pôde conquistá-los a ambos para que fossem Colaboradores 
diretos da sua hospitalidade, como primeiros Irmãos.

E unido à paixão de Cristo, nas sextas-feiras, cuidava das feridas da prosti-
tuição de muitas mulheres destruídas por aquele género de vida. Pelo seu 
carisma de hospitalidade misericordiosa perdoou à mulher que tirou da 
prostituição e que o injuriava: «Cedo ou tarde, tenho que te perdoar. Por 

14 2DS., 9.
15 1DS, 10.



48 | O CARISMA DA HOSPITALIDADE EM S. JOÃO DE DEUS E NA ORDEM HOSPITALEIRA

Colaboradores a defenderem a sua originalidade com bens e pessoas18. 
Esta identidade de pertença à Família de S. João de Deus continua a ser 
um modelo válido para o presente e para o futuro.

3.1.8. Hospitalidade profética
Uma das caraterísticas mais originais da hospitalidade de S. João de Deus 
foi a profecia. Sem meios, um estrangeiro imigrante, com fama de louco, 
entregando-se totalmente a Jesus Cristo e aos que sofrem, abriu caminhos 
novos na Igreja e na sociedade.

As suas atitudes hospitaleiras surpreenderam, desconcertaram, mas funcio-
naram como faróis para indicar caminhos novos de assistência e humanidade 
para com os pobres e doentes. A partir do nada, criou um modelo alternativo 
de ser cidadão, cristão, hospitaleiro a favor dos mais abandonados. Esta 
hospitalidade profética foi um fermento de renovação na assistência e na 
Igreja. O modelo joandeíno funcionou também como consciência crítica 
e guia sensibilizadora para atitudes novas e práticas de ajuda aos pobres 
e marginalizados.

3.2. A HOSPITALIDADE AO LONGO DA HISTÓRIA DA 
ORDEM

3.2.1. A hospitalidade joandeína desde os primeiros compa-
nheiros e através dos séculos
Os primeiros Irmãos19, que foram companheiros de S. João de Deus, partici-
param no seu carisma hospitaleiro, praticaram-no e difundiram-no. No Ato 
de Fundação do Hospital de Antão Martim, em Madrid, fala-se do estado de 

18 Esta solidariedade identificadora é bem visível nas cartas a Guterres Lasso e à Duquesa de Sesa, 
na Biografia de Castro e nos testemunhos do Processo e refere-se a dezenas de colaboradores.

19 No Processo contra os Jerónimos (Cfr. SANCHEZ, op. cit.), anterior à biografia de Castro, fala-se 
muito das atitudes hospitaleiras dos Irmãos de hábito de S. João de Deus. João de Ávila (Angulo) 
dá-nos os seus nomes: Antão Martim, Pedro Pecador, Alonso Retigano e Domingos Benedicto.



O CARISMA DA HOSPITALIDADE EM S. JOÃO DE DEUS E NA ORDEM HOSPITALEIRA 49| 

necessidade de «doentes com chagas contagiosas». Antão Martim, no seu 
testamento, afirma que João de Deus o deixou como guia do seu hospital, 
no seu lugar, como ele mesmo20.

Os seus companheiros são recordados pelas testemunhas como hospitalei-
ros muito próximos no seu serviço aos pobres e aos doentes que assistem. A 
pessoa de João, humilde, pobre e humilhada no seu esvaziamento voluntário 
(kénosis), renunciando a toda a grandeza para se situar ao nível dos pobres 
e para os servir, continua a ser o modelo para os seus companheiros e 
Colaboradores.

As testemunhas dos primeiros anos da Ordem são unânimes em declarar 
que «os Irmãos recebiam com muita caridade e abertura a todos os pobres 
sem exceção, quer fossem estrangeiros quer gente do lugar, curáveis ou 
não, loucos ou sãos de mente, crianças e órfãos. E faziam isto imitando o 
seu fundador, João de Deus. Recebiam a todos, tanto os mouros como os 
cristãos velhos»21.

Depois desta primeira etapa da Ordem Hospitaleira, ao longo de quase 
cinco séculos de história, os Irmãos e Colaboradores joandeínos, os que já 
faleceram e os que vivem ainda hoje, uns famosos e outros que passaram 
despercebidos, deram um precioso testemunho de fidelidade ao carisma 
da hospitalidade22.

20 ORTEGA LÁZARO, L. Antón Martín ... pp. 17-18 e 31.
21 Declarações no Pleito entre os Irmãos do «hospital de João de Deus» e «os frades e convento 

do mosteiro de S. Jerónimo, 1572-73, in SANCHEZ MARTINEZ, José, op.cit. pp. 181-188 e 285 ss.
22 Consideramos importante dar a conhecer, mesmo só em parte, algumas figuras de Irmãos que 

se notabilizaram nos valores da hospitalidade. Os santos, beatos e veneráveis merecem ser 
recordados em primeiro lugar: S. João Grande, S. Ricardo Pampuri, S. Bento Menni, os Beatos 
José Olallo Valdés, Eustáquio Kugler e os Beatos mártires. Contam-se ainda: Francisco Camacho, 
Antão Martim, e um grupo de mártires, além de muitos outros que na história de Ordem sofreram 
o martírio e a perseguição por Cristo e pela Hospitalidade no Brasil, Colômbia, Chile, Polónia, 
Filipinas, França, e, recentemente, também noutros países. 

 Muitos Irmãos «fundadores» e «restauradores» de comunidades e obras da Ordem merecem 
ser mais conhecidos como figuras vivas da vitalidade e dos valores do nosso carisma, como 
os Irmãos João Bonelli (França); Gabriel Ferrara e João Baptista Cassinetti (Itália e Alemanha); 
Francisco Hernández (América). Em épocas mais recentes vale a pena recordar os seguintes 

48 | O CARISMA DA HOSPITALIDADE EM S. JOÃO DE DEUS E NA ORDEM HOSPITALEIRA

Colaboradores a defenderem a sua originalidade com bens e pessoas18. 
Esta identidade de pertença à Família de S. João de Deus continua a ser 
um modelo válido para o presente e para o futuro.

3.1.8. Hospitalidade profética
Uma das caraterísticas mais originais da hospitalidade de S. João de Deus 
foi a profecia. Sem meios, um estrangeiro imigrante, com fama de louco, 
entregando-se totalmente a Jesus Cristo e aos que sofrem, abriu caminhos 
novos na Igreja e na sociedade.

As suas atitudes hospitaleiras surpreenderam, desconcertaram, mas funcio-
naram como faróis para indicar caminhos novos de assistência e humanidade 
para com os pobres e doentes. A partir do nada, criou um modelo alternativo 
de ser cidadão, cristão, hospitaleiro a favor dos mais abandonados. Esta 
hospitalidade profética foi um fermento de renovação na assistência e na 
Igreja. O modelo joandeíno funcionou também como consciência crítica 
e guia sensibilizadora para atitudes novas e práticas de ajuda aos pobres 
e marginalizados.

3.2. A HOSPITALIDADE AO LONGO DA HISTÓRIA DA 
ORDEM

3.2.1. A hospitalidade joandeína desde os primeiros compa-
nheiros e através dos séculos
Os primeiros Irmãos19, que foram companheiros de S. João de Deus, partici-
param no seu carisma hospitaleiro, praticaram-no e difundiram-no. No Ato 
de Fundação do Hospital de Antão Martim, em Madrid, fala-se do estado de 

18 Esta solidariedade identificadora é bem visível nas cartas a Guterres Lasso e à Duquesa de Sesa, 
na Biografia de Castro e nos testemunhos do Processo e refere-se a dezenas de colaboradores.

19 No Processo contra os Jerónimos (Cfr. SANCHEZ, op. cit.), anterior à biografia de Castro, fala-se 
muito das atitudes hospitaleiras dos Irmãos de hábito de S. João de Deus. João de Ávila (Angulo) 
dá-nos os seus nomes: Antão Martim, Pedro Pecador, Alonso Retigano e Domingos Benedicto.



O CARISMA DA HOSPITALIDADE EM S. JOÃO DE DEUS E NA ORDEM HOSPITALEIRA 51| 

Ordem depois da Revolução de 1798; e, em Portugal, Espanha e América, 
graças a Bento Menni. 

Depois das restaurações do século XIX, outras Províncias (alemã, polaca, 
austríaca e italiana) fundaram Centros exclusivamente para doentes mentais 
e deficientes intelectuais – crianças, jovens e adultos. As Províncias da Irlanda, 
Inglaterra e Ásia-Austrália especializaram-se em promover serviços para 
deficientes intelectuais e deram um importante contributo ao diferenciá-los 
das pessoas diagnosticadas como doentes mentais, ao mudar a terminologia 
aplicada aos mesmos, com o fim de sublinhar a sua dignidade e os seus 
direitos como pessoas.

A assistência às crianças e aos jovens deficientes físicos foi uma resposta 
de Bento Menni na Espanha, tão urgente até há poucos anos. Hoje ainda 
encontra expressão nalguns hospitais gerais pediátricos de vanguarda e 
em centros de reabilitação.

Expressões do carisma de S. João de Deus que se desenvolveu nas últimas 
décadas são: os albergues noturnos para pessoas sem-abrigo, os Centros 
para pessoas idosas e os Centros para pessoas com dificuldades de apren-
dizagem ou deficientes psíquicos.

Um dos aspetos que a Ordem sempre desenvolveu foi a dimensão missioná-
ria. Pode-se dizer que a expansão missionária da Ordem começou quando 
ela surgiu. A fundação em Cartagena (Colômbia), em 1596, foi a primeira 
das muitas que se foram criando na América, África e Ásia até ao século 
passado. Depois da época em que a Ordem foi extinta, restauraram-se as 
missões na América, África, Ásia e Oceânia. A Ordem quer levar por diante 
hoje a evangelização do mundo da saúde tal como fez S. João de Deus e 
como Jesus Cristo nos ensina.

3.2.2. Presença atual
As exigências da Nova Evangelização que a Igreja manifesta no início do III 
milénio, levaram a Ordem a responder com a apresentação de uma Nova 

50 | O CARISMA DA HOSPITALIDADE EM S. JOÃO DE DEUS E NA ORDEM HOSPITALEIRA

Por outro lado, desde as primeiras décadas da existência da Ordem, a 
assistência nos campos de batalha, nos exércitos e entre os militares, mesmo 
em tempo de paz, converteu-se numa presença constante de serviço 
hospitaleiro da Ordem em Espanha, Itália, Portugal e França.

A ação da Ordem articulou-se em outras duas expressões de hospitalidade: 
o serviço de emergência, em caso de epidemias e nos hospitais em terri-
tórios de missão, alguns deles converteram-se em «hospitais-escolas23»; a 
outra, que se desenvolveu em vários países, foram as escolas de medicina 
e cirurgia e os cursos para enfermeiros, com o fim de preparar os Irmãos e 
os Colaboradores da Ordem.

Nos séculos XIX e XX, quando a psiquiatria se tornou num ramo especializado 
da medicina, a Ordem sensibilizou-se em fundar e administrar Centros 
específicas para doentes mentais. Na França, este desenvolvimento foi 
notável graças a Paul de Magallon, no século XIX, com a restauração da 

nomes: Pe. João Maria Alfiei (Itália), Paulo de Magallon (França), Eberhard Hacke e Magnobon 
Markmiller (Alemanha), e S. Bento Menni (Espanha, Portugal e México).

 A nível de investigação histórica têm um papel destacado alguns Irmãos que, com amor pela 
Ordem e com espírito científico, nos permitem conhecer hoje o passado do nosso carisma. 

 Outros Irmãos ilustres destacaram-se como médicos, cirurgiões, farmacêuticos, botânicos, 
dentistas; mas seria impossível mencioná-los a todos. Neste mesmo documento, dedicado ao 
tema da formação e à investigação na Ordem, referimos alguns outros nomes, no capítulo sexto, 
nota 93.

 A estes Irmãos que foram profetas da Hospitalidade, deveríamos acrescentar os colaboradores 
que, ao longo da história, colocaram os seus valores e capacidades ao serviço da Ordem.

23 ANTIA, Juan Grande, in: Labor Hospitalario-Missionera de la Orden de S. Juan de Dios en el mundo, 
fuera de Europa», AA.VV., Madrid, 1929: «Os Irmãos Hospitaleiros, desde Filipe II até Fernando VII, 
foram automaticamente responsáveis pela saúde dos militares, especialmente nas expedições 
à Índia e no tempo de guerras e epidemias.

 Mais de cem Hospitais-Escolas que tinham na América, nos quais se curavam espanhóis, militares 
e indígenas, e que em cada um deles tinham uma numerosa e bem servida Escola de índios, 
tinham também farmácias e clínicas ou dispensários para socorro e remédio de todos. Nos seus 
Hospitais-Escolas, os índios encontravam, além disso, não só a saúde para o corpo, mas também 
para a alma; os fervorosos Filhos de S. João de Deus foram sempre fiéis ao axioma herdado do 
seu Fundador e dos seus antepassados, e que sempre continua válido para um bom hospitaleiro: 
pelos corpos às almas».



O CARISMA DA HOSPITALIDADE EM S. JOÃO DE DEUS E NA ORDEM HOSPITALEIRA 51| 

Ordem depois da Revolução de 1798; e, em Portugal, Espanha e América, 
graças a Bento Menni. 

Depois das restaurações do século XIX, outras Províncias (alemã, polaca, 
austríaca e italiana) fundaram Centros exclusivamente para doentes mentais 
e deficientes intelectuais – crianças, jovens e adultos. As Províncias da Irlanda, 
Inglaterra e Ásia-Austrália especializaram-se em promover serviços para 
deficientes intelectuais e deram um importante contributo ao diferenciá-los 
das pessoas diagnosticadas como doentes mentais, ao mudar a terminologia 
aplicada aos mesmos, com o fim de sublinhar a sua dignidade e os seus 
direitos como pessoas.

A assistência às crianças e aos jovens deficientes físicos foi uma resposta 
de Bento Menni na Espanha, tão urgente até há poucos anos. Hoje ainda 
encontra expressão nalguns hospitais gerais pediátricos de vanguarda e 
em centros de reabilitação.

Expressões do carisma de S. João de Deus que se desenvolveu nas últimas 
décadas são: os albergues noturnos para pessoas sem-abrigo, os Centros 
para pessoas idosas e os Centros para pessoas com dificuldades de apren-
dizagem ou deficientes psíquicos.

Um dos aspetos que a Ordem sempre desenvolveu foi a dimensão missioná-
ria. Pode-se dizer que a expansão missionária da Ordem começou quando 
ela surgiu. A fundação em Cartagena (Colômbia), em 1596, foi a primeira 
das muitas que se foram criando na América, África e Ásia até ao século 
passado. Depois da época em que a Ordem foi extinta, restauraram-se as 
missões na América, África, Ásia e Oceânia. A Ordem quer levar por diante 
hoje a evangelização do mundo da saúde tal como fez S. João de Deus e 
como Jesus Cristo nos ensina.

3.2.2. Presença atual
As exigências da Nova Evangelização que a Igreja manifesta no início do III 
milénio, levaram a Ordem a responder com a apresentação de uma Nova 

50 | O CARISMA DA HOSPITALIDADE EM S. JOÃO DE DEUS E NA ORDEM HOSPITALEIRA

Por outro lado, desde as primeiras décadas da existência da Ordem, a 
assistência nos campos de batalha, nos exércitos e entre os militares, mesmo 
em tempo de paz, converteu-se numa presença constante de serviço 
hospitaleiro da Ordem em Espanha, Itália, Portugal e França.

A ação da Ordem articulou-se em outras duas expressões de hospitalidade: 
o serviço de emergência, em caso de epidemias e nos hospitais em terri-
tórios de missão, alguns deles converteram-se em «hospitais-escolas23»; a 
outra, que se desenvolveu em vários países, foram as escolas de medicina 
e cirurgia e os cursos para enfermeiros, com o fim de preparar os Irmãos e 
os Colaboradores da Ordem.

Nos séculos XIX e XX, quando a psiquiatria se tornou num ramo especializado 
da medicina, a Ordem sensibilizou-se em fundar e administrar Centros 
específicas para doentes mentais. Na França, este desenvolvimento foi 
notável graças a Paul de Magallon, no século XIX, com a restauração da 

nomes: Pe. João Maria Alfiei (Itália), Paulo de Magallon (França), Eberhard Hacke e Magnobon 
Markmiller (Alemanha), e S. Bento Menni (Espanha, Portugal e México).

 A nível de investigação histórica têm um papel destacado alguns Irmãos que, com amor pela 
Ordem e com espírito científico, nos permitem conhecer hoje o passado do nosso carisma. 

 Outros Irmãos ilustres destacaram-se como médicos, cirurgiões, farmacêuticos, botânicos, 
dentistas; mas seria impossível mencioná-los a todos. Neste mesmo documento, dedicado ao 
tema da formação e à investigação na Ordem, referimos alguns outros nomes, no capítulo sexto, 
nota 93.

 A estes Irmãos que foram profetas da Hospitalidade, deveríamos acrescentar os colaboradores 
que, ao longo da história, colocaram os seus valores e capacidades ao serviço da Ordem.

23 ANTIA, Juan Grande, in: Labor Hospitalario-Missionera de la Orden de S. Juan de Dios en el mundo, 
fuera de Europa», AA.VV., Madrid, 1929: «Os Irmãos Hospitaleiros, desde Filipe II até Fernando VII, 
foram automaticamente responsáveis pela saúde dos militares, especialmente nas expedições 
à Índia e no tempo de guerras e epidemias.

 Mais de cem Hospitais-Escolas que tinham na América, nos quais se curavam espanhóis, militares 
e indígenas, e que em cada um deles tinham uma numerosa e bem servida Escola de índios, 
tinham também farmácias e clínicas ou dispensários para socorro e remédio de todos. Nos seus 
Hospitais-Escolas, os índios encontravam, além disso, não só a saúde para o corpo, mas também 
para a alma; os fervorosos Filhos de S. João de Deus foram sempre fiéis ao axioma herdado do 
seu Fundador e dos seus antepassados, e que sempre continua válido para um bom hospitaleiro: 
pelos corpos às almas».



52 | O CARISMA DA HOSPITALIDADE EM S. JOÃO DE DEUS E NA ORDEM HOSPITALEIRA

Hospitalidade. A «nova hospitalidade» deve expressar-se em dois sentidos: 
em obras de inovação na comunidade e em novas respostas às carências 
existentes.

A partir do Capítulo Geral de 1976 e, mais ainda, a partir do Capítulo Geral 
Extraordinário de 1979, a Ordem realizou um esforço considerável para 
renovar a assistência. Foram diversas as áreas de desenvolvimento e vale a 
pena recordar as principais.

A humanização e a pastoral conheceram uma revitalização muito necessária 
para complementar os grandes progressos técnicos dos hospitais e para 
responder aos sofrimentos concretos dos doentes e dos seus familiares. 
A assistência joandeína foi sempre integral, holística, incluindo sempre a 
atenção pastoral e espiritual atualizada.

A dimensão humanizadora e pastoral, juntamente com a necessária forma-
ção permanente dos Irmãos e dos Colaboradores, pode renovar a presença 
da Ordem nos Centros tradicionais, tornando-se elementos de apoio para 
uma nova hospitalidade e uma nova evangelização.

Nos últimos anos completou-se a humanização com a formação em bioética, 
em ética da saúde e com a sua aplicação ao serviço dos doentes.

A modernização das estruturas com base nas novas necessidades e exi-
gências técnicas e humanas, juntamente com novos critérios de gestão, 
estabelecendo a prioridade dos recursos e seguindo programas bem 
definidos, contribuíram para renovar muitos dos nossos hospitais e Centros.

A evolução verificada nos nossos Centros tradicionais afetou todas as áreas. 
As inovações tecnológicas no âmbito das ciências da saúde reflete-se nas 
mudanças contínuas que se realizam nos nossos Centros. As suas estruturas 
materiais registaram muitas mudanças devido à introdução de equipas 
técnicas, à evolução das técnicas assistenciais e aos novos métodos de 
trabalho, sobretudo o trabalho em equipa, com várias especialidades. 



O CARISMA DA HOSPITALIDADE EM S. JOÃO DE DEUS E NA ORDEM HOSPITALEIRA 53| 

Tudo isso tem por fim atender o doente, como pessoa, de forma melhor 
e mais global.

A mudança mais significativa foi a da integração dos Colaboradores. Até 
há pouco tempo a comunidade dos Irmãos, com o apoio de alguns leigos, 
tornava possível o serviço aos doentes. Hoje em dia, os Colaboradores são 
as atores principais nas Obras e não há áreas em que eles não estejam 
presentes, desempenhando mesmo cargos de grande responsabilidade 
na direção e na gestão.

Juntamente com os Colaboradores, nos nossos Centros está a ser integrado 
um número cada vez maior de voluntários que desenvolvem tarefas de 
humanização e de serviço pastoral.

Esta presença renovada e atualizada nos Centros está a dar excelentes 
resultados, sobretudo graças à formação.

Desta maneira, o futuro das Obras passa, em parte, pela atualização cons-
tante dos instrumentos técnicos, dos métodos de trabalho e de direção e 
gestão, mas também pelos meios técnicos de comunicação e informatização 
mais modernos. Também se está a desenvolver a área da investigação 
científica com programas que às vezes se levam a cabo com a colaboração 
de departamentos universitários competentes.

Os Irmãos deverão ser guias ético-morais, consciência crítica, antecipação 
criadora e inovadora, e sinal profético da boa nova para os pobres, os doentes 
e os necessitados de hoje, de todas as culturas e religiões.

3.2.3. Novas formas de presença
Desde há vários anos as expressões inovadoras na Ordem derivam da 
sensibilização para as novas necessidades da sociedade e para respostas 
inovadoras para as necessidades existentes, a partir do nosso carisma. 
Nalguns casos recorre-se a expressões já presentes na prática de S. João de 
Deus: uma maior abertura à comunidade, às famílias e às suas necessidades.

52 | O CARISMA DA HOSPITALIDADE EM S. JOÃO DE DEUS E NA ORDEM HOSPITALEIRA

Hospitalidade. A «nova hospitalidade» deve expressar-se em dois sentidos: 
em obras de inovação na comunidade e em novas respostas às carências 
existentes.

A partir do Capítulo Geral de 1976 e, mais ainda, a partir do Capítulo Geral 
Extraordinário de 1979, a Ordem realizou um esforço considerável para 
renovar a assistência. Foram diversas as áreas de desenvolvimento e vale a 
pena recordar as principais.

A humanização e a pastoral conheceram uma revitalização muito necessária 
para complementar os grandes progressos técnicos dos hospitais e para 
responder aos sofrimentos concretos dos doentes e dos seus familiares. 
A assistência joandeína foi sempre integral, holística, incluindo sempre a 
atenção pastoral e espiritual atualizada.

A dimensão humanizadora e pastoral, juntamente com a necessária forma-
ção permanente dos Irmãos e dos Colaboradores, pode renovar a presença 
da Ordem nos Centros tradicionais, tornando-se elementos de apoio para 
uma nova hospitalidade e uma nova evangelização.

Nos últimos anos completou-se a humanização com a formação em bioética, 
em ética da saúde e com a sua aplicação ao serviço dos doentes.

A modernização das estruturas com base nas novas necessidades e exi-
gências técnicas e humanas, juntamente com novos critérios de gestão, 
estabelecendo a prioridade dos recursos e seguindo programas bem 
definidos, contribuíram para renovar muitos dos nossos hospitais e Centros.

A evolução verificada nos nossos Centros tradicionais afetou todas as áreas. 
As inovações tecnológicas no âmbito das ciências da saúde reflete-se nas 
mudanças contínuas que se realizam nos nossos Centros. As suas estruturas 
materiais registaram muitas mudanças devido à introdução de equipas 
técnicas, à evolução das técnicas assistenciais e aos novos métodos de 
trabalho, sobretudo o trabalho em equipa, com várias especialidades. 



54 | O CARISMA DA HOSPITALIDADE EM S. JOÃO DE DEUS E NA ORDEM HOSPITALEIRA

A nossa hospitalidade sai cada vez mais dos hospitais e dos Centros Assis-
tenciais e estende-se à prevenção e educação para a saúde, à reabilitação, 
à reinserção social e à saúde comunitária. S. João de Deus ocupava-se 
com zelo dos órfãos, da sua educação e formação, da reinserção social das 
prostitutas, etc.

Deste modo, a Ordem está hoje alargando o seu campo de ação aos 
hospitais de dia, à assistência ao domicílio, aos ambulatórios polivalentes 
e procura também encontrar soluções assistenciais para os novos doentes: 
toxicodependente, doentes de SIDA, doentes terminais, etc.

Os sofrimentos causados pela solidão, pelo abandono, pelo desespero e 
pelo vazio existencial encontram recursos nos «telefones da esperança», 
na publicação de boletins e folhetos de mensagens humanas e cristãs, em 
revistas sobre temas de reflexão, de formação ética e hospitaleira.

Um dos caminhos através do qual a Ordem tenta responder às novas 
necessidades da sociedade é a integração de Irmãos e Colaboradores em 
obras, projetos e iniciativas da Igreja e de outros organismos nacionais e 
internacionais no campo da saúde, da investigação científica e da assistência. 
Estas realizações verificam-se entre grupos de uma ou mais Províncias, entre 
as suas fundações ou associações, em colaboração com Organizações 
Não-Governamentais (ONG), com governos de outros países, sobretudo 
em vias de desenvolvimento.

O carisma de S. João de Deus é tão rico e tem tanta vitalidade que quando 
a Ordem, os Irmãos e os Colaboradores, se deixa guiar pelo Espírito de 
Deus e se sensibiliza para as necessidades que emergem na sociedade, a 
hospitalidade torna-se uma presença eficaz, mesmo quando os recursos 
humanos e espirituais parecem insuficientes.



O CARISMA DA HOSPITALIDADE EM S. JOÃO DE DEUS E NA ORDEM HOSPITALEIRA 55| 

Para a reflexão:

Como é que a Ordem (Irmãos e Colaboradores) está a recriar as características 
principais da hospitalidade?

Pontos Fortes Pontos fracos Sugestões

Hospitalidade misericordiosa
Hospitalidade solidária
Hospitalidade de comunhão
Hospitalidade criativa
Hospitalidade integral
Hospitalidade reconciliadora
Hospitalidade geradora de Volunta-
riado e Colaboradores
Hospitalidade profética

54 | O CARISMA DA HOSPITALIDADE EM S. JOÃO DE DEUS E NA ORDEM HOSPITALEIRA

A nossa hospitalidade sai cada vez mais dos hospitais e dos Centros Assis-
tenciais e estende-se à prevenção e educação para a saúde, à reabilitação, 
à reinserção social e à saúde comunitária. S. João de Deus ocupava-se 
com zelo dos órfãos, da sua educação e formação, da reinserção social das 
prostitutas, etc.

Deste modo, a Ordem está hoje alargando o seu campo de ação aos 
hospitais de dia, à assistência ao domicílio, aos ambulatórios polivalentes 
e procura também encontrar soluções assistenciais para os novos doentes: 
toxicodependente, doentes de SIDA, doentes terminais, etc.

Os sofrimentos causados pela solidão, pelo abandono, pelo desespero e 
pelo vazio existencial encontram recursos nos «telefones da esperança», 
na publicação de boletins e folhetos de mensagens humanas e cristãs, em 
revistas sobre temas de reflexão, de formação ética e hospitaleira.

Um dos caminhos através do qual a Ordem tenta responder às novas 
necessidades da sociedade é a integração de Irmãos e Colaboradores em 
obras, projetos e iniciativas da Igreja e de outros organismos nacionais e 
internacionais no campo da saúde, da investigação científica e da assistência. 
Estas realizações verificam-se entre grupos de uma ou mais Províncias, entre 
as suas fundações ou associações, em colaboração com Organizações 
Não-Governamentais (ONG), com governos de outros países, sobretudo 
em vias de desenvolvimento.

O carisma de S. João de Deus é tão rico e tem tanta vitalidade que quando 
a Ordem, os Irmãos e os Colaboradores, se deixa guiar pelo Espírito de 
Deus e se sensibiliza para as necessidades que emergem na sociedade, a 
hospitalidade torna-se uma presença eficaz, mesmo quando os recursos 
humanos e espirituais parecem insuficientes.





Princípios  
que Iluminam  
a nossa
hospitalidade

4.





PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A NOSSA HOSPITALIDADE 59| 

Acolhendo o chamamento da Igreja a ser cada vez mais consciente da 
missão evangelizadora de todos os grupos e Obras eclesiais, a Ordem, 
ao projetar a nova Hospitalidade, sente-se comprometida a desenvolver 
claramente a sua identidade à luz do que denominamos «Cultura da Ordem». 
Nesta cultura hospitaleira estamos comprometidos todos, Irmãos e Cola-
boradores, encarnando na nossa ação os princípios que iluminam a nossa 
hospitalidade. Vamos seguidamente desenvolver cada um destes princípios.

4.1. DIGNIDADE DA PESSOA HUMANA

4.1.1. Respeito pela pessoa humana
O facto de o homem e a mulher terem sido criados à imagem de Deus (Gn. 
1, 27) confere-lhes uma dignidade indiscutível. De todos os seres vivos, o 
ser humano é o único semelhante a Deus, chamado à comunicação com 
Ele, capaz de ouvir e responder a Deus. A dignidade de todo o ser humano 
perante Deus é o fundamento da sua dignidade diante dos homens e de si 
mesmo. É esta a razão última da igualdade e da fundamental fraternidade 
entre todos os homens, independentemente da etnia, povo, sexo, origem, 
formação e classe social. É esta a razão pela qual um ser humano não pode 
utilizar um outro ser humano como uma coisa; pelo contrário, deve tratá-lo 
como um ser autónomo e responsável por si mesmo e demonstrar-lhe 
respeito. 

Da dignidade do ser humano perante Deus derivam também o direito e o 
dever da autoestima e do amor por si próprio. Por conseguinte, devemos 
considerar-nos um valor por nós mesmos e assumir responsavelmente o 
cuidado da nossa saúde. Da dignidade de todo o ser humano perante Deus 
deriva também o dever de amar o próximo como a nós mesmos e que a 
vida do ser humano é sagrada e inviolável, principalmente porque no rosto 
de todo o ser humano resplandece a glória de Deus (Gn. 9, 6).



60 | PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A NOSSA HOSPITALIDADE

4.1.2. Universalidade do respeito 
O respeito pela dignidade da pessoa humana criada à imagem de Deus exige 
que todos, sem exceção, devem considerar o seu próximo como um «outro 
eu», cuidando em primeiro lugar da sua vida e dos meios necessários para 
que possam vivê-la dignamente1. Exige também que se afirme a dignidade 
de todo o ser humano, quaisquer que sejam as anomalias de que padeça, 
as limitações que tenha ou a marginalização social a que se veja reduzido.

O respeito pela dignidade da pessoa humana, criada à imagem de Deus, está 
presente na filosofia e na crescente consciência internacional relativamente 
ao amplo leque dos direitos humanos. 

Enquanto pessoas, todos os homens são iguais e merecem a mesma 
consideração e respeito. A dignidade é inerente ao ser humano pelo facto 
de ele ser sujeito de direitos e deveres.2

4.1.3. Acolhimento dos doentes e necessitados
Dado que o valor e a dignidade humana na dor, na deficiência e na morte 
são mais frequentemente objeto de questionamento e correm o risco de 
ficarem eclipsados, a Ordem Hospitaleira, ao atender o doente enquanto tal 
e os necessitados, dá um testemunho do que significa e vale o ser humano 
e anuncia a todos a maravilhosa herança de fé e esperança que recebeu 
do Evangelho.

1 Cf. CONCÍLIO VATICANO II, Gaudium et Spes (GS), n. 27.
2 O conceito de dignidade humana e os direitos da pessoa aparecem intimamente ligados na 

Declaração universal dos direitos humanos (1948); na Convenção internacional sobre os direitos 
económicos, sociais e culturais (1996); na Convenção Internacional sobre os direitos civis e políticos 
(1996); na Convenção Internacional sobre direitos humanos e a biomedicina, mais conhecida 
como “Convenção de Oviedo” (1997). Embora estes Documentos não esclareçam muito bem em 
que consiste e em que se baseia a dignidade humana, todos eles a reconhecem como inerente 
ao ser humano e reconhecem também os direitos iguais e inalienáveis de todos os membros 
da família humana como fundamento da liberdade, da justiça e da paz no mundo.



PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A NOSSA HOSPITALIDADE 61| 

A atitude de Jesus em favor dos mais fracos e dos marginalizados da socie-
dade é para a Ordem Hospitaleira, segundo o exemplo de S. João de Deus, 
um chamamento permanente ao compromisso na defesa e promoção dos 
seus direitos fundamentais, baseando-se no respeito pela dignidade humana.

Tendo em conta a variedade de formas através das quais a Ordem exprime 
atualmente o seu carisma, parece-nos que existem alguns campos, na 
perspetiva da nova Hospitalidade, que são sinais evangélicos especialmente 
significativos:

• As pessoas sem-abrigo: como expressão da dimensão de gratuitidade 
que na nossa sociedade da eficiência e da produtividade é quase 
negada.

• Os doentes terminais: como lugares que marcam o valor da vida no 
momento da morte.

• Os doentes de SIDA: para contrastar medos e preconceitos irracionais.
• Os toxicodependentes: para amar o homem que não sabe amar.
• Os imigrantes: para acolher Jesus estrangeiro como genuína expres-

são da Hospitalidade.
• Os idosos: para afirmar o valor da vida na sua globalidade.
• As pessoas doentes e as sujeitas a limitações crónicas: como expressão 

do valor e da dignidade da pessoa humana.

Todos os lugares onde existe pobreza, doença ou sofrimento são privi-
legiados e é aí que nós, Irmãos e Colaboradores que formamos a Família 
de S. João de Deus, exercitamos e vivemos o Evangelho da misericórdia.3

3 Cf. LXIII CAPÍTULO GERAL, A nova evangelização e a Hospitalidade no limiar do terceiro milénio, 
Bogotá, 1994, n. 5.6.1.

60 | PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A NOSSA HOSPITALIDADE

4.1.2. Universalidade do respeito 
O respeito pela dignidade da pessoa humana criada à imagem de Deus exige 
que todos, sem exceção, devem considerar o seu próximo como um «outro 
eu», cuidando em primeiro lugar da sua vida e dos meios necessários para 
que possam vivê-la dignamente1. Exige também que se afirme a dignidade 
de todo o ser humano, quaisquer que sejam as anomalias de que padeça, 
as limitações que tenha ou a marginalização social a que se veja reduzido.

O respeito pela dignidade da pessoa humana, criada à imagem de Deus, está 
presente na filosofia e na crescente consciência internacional relativamente 
ao amplo leque dos direitos humanos. 

Enquanto pessoas, todos os homens são iguais e merecem a mesma 
consideração e respeito. A dignidade é inerente ao ser humano pelo facto 
de ele ser sujeito de direitos e deveres.2

4.1.3. Acolhimento dos doentes e necessitados
Dado que o valor e a dignidade humana na dor, na deficiência e na morte 
são mais frequentemente objeto de questionamento e correm o risco de 
ficarem eclipsados, a Ordem Hospitaleira, ao atender o doente enquanto tal 
e os necessitados, dá um testemunho do que significa e vale o ser humano 
e anuncia a todos a maravilhosa herança de fé e esperança que recebeu 
do Evangelho.

1 Cf. CONCÍLIO VATICANO II, Gaudium et Spes (GS), n. 27.
2 O conceito de dignidade humana e os direitos da pessoa aparecem intimamente ligados na 

Declaração universal dos direitos humanos (1948); na Convenção internacional sobre os direitos 
económicos, sociais e culturais (1996); na Convenção Internacional sobre os direitos civis e políticos 
(1996); na Convenção Internacional sobre direitos humanos e a biomedicina, mais conhecida 
como “Convenção de Oviedo” (1997). Embora estes Documentos não esclareçam muito bem em 
que consiste e em que se baseia a dignidade humana, todos eles a reconhecem como inerente 
ao ser humano e reconhecem também os direitos iguais e inalienáveis de todos os membros 
da família humana como fundamento da liberdade, da justiça e da paz no mundo.



62 | PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A NOSSA HOSPITALIDADE

4.2. RESPEITO PELA VIDA HUMANA

4.2.1. A vida como bem fundamental da pessoa
A vida é um bem fundamental da pessoa e condição prévia para se poder 
usufruir dos outros bens. Em relação a ela, toda a pessoa deve ser reconhe-
cida com direitos iguais aos de todas as outras pessoas.

O dever de realizar-se, característico da pessoa humana – consideramos 
a existência como um dom, mas também como um compromisso a rea-
lizar – pressupõe que se conserve o bem radical da vida, como condição 
indispensável para poder cumprir o dever de conservar a missão recebida 
com a mesma existência. 

A vida humana que, para os crentes, é um dom de Deus, deve ser respeitada 
desde o seu começo até ao seu fim natural, sendo o direito à vida inviolável 
e o fundamento mais sólido tanto do direito à saúde como dos outros 
direitos da pessoa.

4.2.2. Proteção especial das pessoas com deficiência
Em toda a pessoa com deficiência, física ou intelectual, devemos ver um 
membro da comunidade humana, um ser que sofre e que, mais do que 
qualquer outro, necessita do nosso apoio e dos nossos sinais de respeito que 
a ajudem a acreditar no seu valor enquanto pessoa. Isto é muito importante 
nos nossos dias porque, de facto, a nossa sociedade demonstra-se cada vez 
mais intolerante em relação às pessoas com incapacidades.4

4 A OMS define como deficiência a perda ou a anomalia de uma estrutura anatómica ou de uma 
função psicológica, fisiológica ou anatómica. Uma incapacidade é a diminuição ou a falta da 
capacidade de levar a cabo uma atividade de maneira, ou com o rendimento, que se consideram 
normais. A menos-valia é aqui entendida como uma desvantagem que um determinado indivíduo 
tem devido a uma deficiência ou incapacidade que limitam ou impedem o desempenho de 
uma atividade normal por parte desse indivíduo, tendo em conta a idade, o sexo e os fatores 
culturais e sociais. (Alastair Anderson, “Simplesmente outro ser humano”, Saúde Mundial, 34, 
janeiro de 1981, 6).



PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A NOSSA HOSPITALIDADE 63| 

A Ordem Hospitaleira deve distinguir-se pela disponibilidade e pelo serviço 
que realiza para obter, na medida possível, a realização prática e efetiva dos 
princípios da participação, inclusão e personalização. O princípio de parti-
cipação opõe-se à tendência para isolar, segregar ou descuidar as pessoas 
com deficiência. O princípio de inclusão implica o esforço de reabilitação 
das pessoas com deficiência, criando o ambiente mais normal possível. 
O princípio de personalização sublinha que na atenção aos indivíduos a 
dignidade, o bem-estar e o desenvolvimento da pessoa em todas as suas 
dimensões ocupam o primeiro lugar, devendo-se proteger e promover as 
suas faculdades físicas, psíquicas, espirituais e morais5.

4.2.3. Promover a vida nas situações de pobreza
Na nova evangelização, a Ordem Hospitaleira tem de tornar visível o Evan-
gelho da vida, reforçando todos os esforços que se fazem para eliminar 
estruturas injustas e desumanizadoras, e para criar possibilidades de vida 
digna onde quer que existam pobreza, doença, marginalização ou abandono.

Em virtude do seguimento de Cristo segundo o carisma de S. João de Deus, 
o apoio e a promoção da vida humana devem realizar-se mediante o serviço 
da caridade que se manifesta no testemunho pessoal e institucional, nas 
diversas formas de voluntariado, na animação social e no compromisso 
político.

O serviço de promoção da vida deve ser manifestado no desenvolvimento 
de atividades no campo da prevenção, no tratamento da invalidez e da rea-
bilitação das pessoas com deficiência. Neste sentido, nunca será suficiente o 

5 Em dezembro de 2006, as Nações Unidas promulgaram a Convenção sobre os direitos das 
pessoas com deficiência. Na sua articulação estão identificados numerosos direitos específicos 
que, globalmente, remetem para os seguintes princípios inspiradores: respeito pela dignidade 
intrínseca, autonomia e independência, não discriminação, plena participação e inclusão na 
sociedade, acolhimento e respeito pela diferença como componente da diversidade humana, 
igualdade de oportunidades, acessibilidade, igualdade entre homens e mulheres, respeito pelas 
capacidades evolutivas das crianças com deficiência e respeito pelo direito a preservar a própria 
identidade (art. 3).

62 | PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A NOSSA HOSPITALIDADE

4.2. RESPEITO PELA VIDA HUMANA

4.2.1. A vida como bem fundamental da pessoa
A vida é um bem fundamental da pessoa e condição prévia para se poder 
usufruir dos outros bens. Em relação a ela, toda a pessoa deve ser reconhe-
cida com direitos iguais aos de todas as outras pessoas.

O dever de realizar-se, característico da pessoa humana – consideramos 
a existência como um dom, mas também como um compromisso a rea-
lizar – pressupõe que se conserve o bem radical da vida, como condição 
indispensável para poder cumprir o dever de conservar a missão recebida 
com a mesma existência. 

A vida humana que, para os crentes, é um dom de Deus, deve ser respeitada 
desde o seu começo até ao seu fim natural, sendo o direito à vida inviolável 
e o fundamento mais sólido tanto do direito à saúde como dos outros 
direitos da pessoa.

4.2.2. Proteção especial das pessoas com deficiência
Em toda a pessoa com deficiência, física ou intelectual, devemos ver um 
membro da comunidade humana, um ser que sofre e que, mais do que 
qualquer outro, necessita do nosso apoio e dos nossos sinais de respeito que 
a ajudem a acreditar no seu valor enquanto pessoa. Isto é muito importante 
nos nossos dias porque, de facto, a nossa sociedade demonstra-se cada vez 
mais intolerante em relação às pessoas com incapacidades.4

4 A OMS define como deficiência a perda ou a anomalia de uma estrutura anatómica ou de uma 
função psicológica, fisiológica ou anatómica. Uma incapacidade é a diminuição ou a falta da 
capacidade de levar a cabo uma atividade de maneira, ou com o rendimento, que se consideram 
normais. A menos-valia é aqui entendida como uma desvantagem que um determinado indivíduo 
tem devido a uma deficiência ou incapacidade que limitam ou impedem o desempenho de 
uma atividade normal por parte desse indivíduo, tendo em conta a idade, o sexo e os fatores 
culturais e sociais. (Alastair Anderson, “Simplesmente outro ser humano”, Saúde Mundial, 34, 
janeiro de 1981, 6).



64 | PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A NOSSA HOSPITALIDADE

que se faz para ajudar as pessoas com deficiência a participarem plenamente 
na vida e no desenvolvimento da sociedade a que pertencem, para criar um 
ambiente social que os aceite plenamente como membros da comunidade, 
com necessidades especiais que devem ser satisfeitas.

4.2.4. Obrigações e limites na conservação da própria vida
A vida é um bem fundamental da pessoa e a condição preliminar para 
desfrutar dos outros bens, mas não é um bem absoluto. A vida pode ser 
sacrificada em favor dos outros, ou de ideais nobres, que dão sentido à 
mesma vida. A vida, a saúde e todas as atividades temporais estão subor-
dinadas aos fins espirituais.

Negamos o domínio absoluto e radical do homem sobre a vida e, por 
conseguinte, não podemos realizar atos que pressupõem um domínio total 
e independente, como seria, por exemplo, o de a destruir. Paralelamente, 
podemos afirmar o domínio “útil” sobre a própria vida, mas não o de a 
conservar a qualquer preço. A vida é sagrada, certamente; mas é importante 
a qualidade da vida, isto é, a possibilidade de a viver humanamente e dan-
do-lhe um sentido. Não existe o dever de conservar a vida em condições 
particularmente penosas que exijam meios desproporcionados ou fúteis.

4.2.5. O dever de não atentar contra a vida dos outros
A vida humana é sagrada porque desde o seu início é fruto da ação criadora 
de Deus e mantém-se sempre numa relação especial com o Criador, que 
é o seu único fim. Só Deus é o Senhor da vida, desde o seu começo até ao 
seu termo. Ninguém, em nenhuma circunstância, pode arrogar-se o direito 
de matar de modo direto um ser humano6. Tendo presente que no carisma 
hospitaleiro toda a pessoa deve ser acolhida, a Ordem manifesta-se contra 
a pena de morte em qualquer circunstância.

6 Cfr. JOÃO PAULO II, Evangelium Vitae (EV), 5, 23.



PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A NOSSA HOSPITALIDADE 65| 

4.2.6. Deveres em ordem aos recursos da biosfera
A proteção da integridade da criação está subjacente no crescente inte-
resse pelo meio ambiente. O equilíbrio ecológico e um uso sustentável e 
equitativo dos recursos mundiais são elementos importantes de justiça para 
com todas as comunidades da nossa atual «aldeia global», e são também 
matéria de justiça para com as futuras gerações, que herdarão a Terra que 
lhe vamos deixar. A exploração irresponsável dos recursos naturais e do meio 
ambiente degrada a qualidade de vida, destrói culturas e leva os pobres 
à miséria7. Devemos promover atitudes estratégicas que criem relações 
responsáveis com o meio ambiente que partilhamos e do qual não somos 
mais do que administradores.

Sendo as nossas estruturas lugares de consumo dos mais variados materiais, 
podemos dar sinais concretos e significativos de atenção ao ambiente, 
instituindo comissões para esse fim, privilegiando a utilização de materiais 
biodegradáveis e recicláveis, e sensibilizando-nos a todos, Irmãos e Cola-
boradores, através de cursos ou seminários8.

4.3. PROMOÇÃO DA SAÚDE E LUTA CONTRA A DOR E O 
SOFRIMENTO

4.3.1. Dever da educação para a saúde
Entre as atividades que promovem a saúde da população, há que destacar a 
informação ao público e os programas de educação que promovem estilos 
de vida saudáveis, tais como uma alimentação correta, a atividade física, 
a imunização adequada na idade infantil… e diminuem os riscos para a 
saúde que podem ser evitados, incluindo o consumo de tabaco, de álcool 
e outras drogas, a atividade sexual que aumenta o risco de contágio do 
vírus da SIDA e as doenças sexualmente transmissíveis.

7 Cfr. PAULO VI, Octogesima Adveniens, 21; JOÃO PAULO II, EV, 27, 42.
8 Nova Evangelização e Nova Hospitalidade..., op. cit., § 5.6.3, Situações concretas.

64 | PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A NOSSA HOSPITALIDADE

que se faz para ajudar as pessoas com deficiência a participarem plenamente 
na vida e no desenvolvimento da sociedade a que pertencem, para criar um 
ambiente social que os aceite plenamente como membros da comunidade, 
com necessidades especiais que devem ser satisfeitas.

4.2.4. Obrigações e limites na conservação da própria vida
A vida é um bem fundamental da pessoa e a condição preliminar para 
desfrutar dos outros bens, mas não é um bem absoluto. A vida pode ser 
sacrificada em favor dos outros, ou de ideais nobres, que dão sentido à 
mesma vida. A vida, a saúde e todas as atividades temporais estão subor-
dinadas aos fins espirituais.

Negamos o domínio absoluto e radical do homem sobre a vida e, por 
conseguinte, não podemos realizar atos que pressupõem um domínio total 
e independente, como seria, por exemplo, o de a destruir. Paralelamente, 
podemos afirmar o domínio “útil” sobre a própria vida, mas não o de a 
conservar a qualquer preço. A vida é sagrada, certamente; mas é importante 
a qualidade da vida, isto é, a possibilidade de a viver humanamente e dan-
do-lhe um sentido. Não existe o dever de conservar a vida em condições 
particularmente penosas que exijam meios desproporcionados ou fúteis.

4.2.5. O dever de não atentar contra a vida dos outros
A vida humana é sagrada porque desde o seu início é fruto da ação criadora 
de Deus e mantém-se sempre numa relação especial com o Criador, que 
é o seu único fim. Só Deus é o Senhor da vida, desde o seu começo até ao 
seu termo. Ninguém, em nenhuma circunstância, pode arrogar-se o direito 
de matar de modo direto um ser humano6. Tendo presente que no carisma 
hospitaleiro toda a pessoa deve ser acolhida, a Ordem manifesta-se contra 
a pena de morte em qualquer circunstância.

6 Cfr. JOÃO PAULO II, Evangelium Vitae (EV), 5, 23.



66 | PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A NOSSA HOSPITALIDADE

Em muitos países, a educação para uma vida saudável constitui um dos 
meios utilizados para diminuir a morbilidade e mortalidade infantis, através 
da amamentação e da informação aos pais sobre uma nutrição adequada 
e os riscos da água contaminada9.

Todos quantos trabalhamos no campo da saúde temos o dever ético de 
velar pelos melhores interesses dos doentes em todas as circunstâncias e de 
integrar esta responsabilidade com uma maior preocupação e compromisso 
para promover e assegurar a saúde da população10.

4.3.2. Opção preferencial pelos pobres
A nossa missão de tornar presente S. João de Deus no mundo do sofrimento 
e da pobreza que representa a maioria da população mundial revela-se 
particularmente importante pelo facto de a pobreza que oprime – devido 
a estruturas sociais injustas que excluem os pobres – gerar uma violência 
sistemática contra a dignidade dos homens, mulheres, crianças e seres por 
nascer, que é intolerável no Reino querido por Deus.

«A nossa Ordem existe para evangelizar os pobres, para os acompanhar e 
assistir as pessoas no seu sofrimento, segundo o estilo de S. João de Deus. 
(...). Registam-se alguns esforços para adequar a nossa vida e as nossas estru-
turas ao serviço dos marginalizados: hospitais de dia, albergues noturnos, 
assistência a doentes de SIDA e doentes terminais, promoção das pessoas 
que vivem em áreas marginalizadas, a partir dos Centros já existentes... 
Estes esforços requerem no entanto uma ação mais coerente no sentido 
que a Ordem se deve colocar mais marcadamente na perspetiva do pobre, 
identificando-se no seu estilo de vida claramente com esta opção, a fim de 
que, através da sua forma de viver, do seu serviço, da sua missão de anúncio 

9 Documento da Associação Médica Mundial, Projeto de declaração sobre a promoção da saúde, 
10.75/94, Agosto 1994.

10 Ibidem.



PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A NOSSA HOSPITALIDADE 67| 

e denúncia, exerça uma influência cada vez maior neste sentido sobre a 
Igreja e nas estruturas da sociedade».11

4.4. A EFICÁCIA E A BOA GESTÃO

4.4.1. Dever de consciencializar a população de que os recursos 
da saúde não podem ser considerados como um mero consumo
Em todos os países, a procura de serviços de saúde é superior à capacidade 
de a nação os oferecer. É um dever importante colaborar no despertar da 
consciência da sociedade para o facto de os custos dos serviços de saúde 
não poderem ser considerados como um mero consumo. Representam 
também um investimento dos recursos humanos, que permite diminuir o 
sofrimento individual e oferecer oportunidades às pessoas de voltarem ao 
trabalho produtivo ou de viverem nos seus próprios lares ou com custos 
mais baixos em termos de assistência médica. Por isso, os encargos com 
os serviços de saúde têm um efeito positivo na diminuição de outros 
encargos sociais.

4.4.2. Administração e gestão eficazes e eficientes dos recursos
Os profissionais de saúde devem assumir a responsabilidade de uma 
administração eficaz dos recursos destinados aos serviços de saúde, o que 
inclui a utilização de métodos de diagnóstico e terapêuticas eficientes, 
que compreendam também a implementação eficiente de indicadores de 
qualidade e de parâmetros operacionais aplicáveis e realistas.

4.4.3. A instituição hospitaleira empresarial deve orientar-se 
para a recuperação da pessoa globalmente considerada
Toda a instituição hospitalar empresarial deve orientar-se, ou reorientar-se, 
para a recuperação da pessoa integralmente considerada, ou seja, nas suas 

11 Nova Evangelização e Nova Hospitalidade..., op. cit., § 3.6.3.

66 | PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A NOSSA HOSPITALIDADE

Em muitos países, a educação para uma vida saudável constitui um dos 
meios utilizados para diminuir a morbilidade e mortalidade infantis, através 
da amamentação e da informação aos pais sobre uma nutrição adequada 
e os riscos da água contaminada9.

Todos quantos trabalhamos no campo da saúde temos o dever ético de 
velar pelos melhores interesses dos doentes em todas as circunstâncias e de 
integrar esta responsabilidade com uma maior preocupação e compromisso 
para promover e assegurar a saúde da população10.

4.3.2. Opção preferencial pelos pobres
A nossa missão de tornar presente S. João de Deus no mundo do sofrimento 
e da pobreza que representa a maioria da população mundial revela-se 
particularmente importante pelo facto de a pobreza que oprime – devido 
a estruturas sociais injustas que excluem os pobres – gerar uma violência 
sistemática contra a dignidade dos homens, mulheres, crianças e seres por 
nascer, que é intolerável no Reino querido por Deus.

«A nossa Ordem existe para evangelizar os pobres, para os acompanhar e 
assistir as pessoas no seu sofrimento, segundo o estilo de S. João de Deus. 
(...). Registam-se alguns esforços para adequar a nossa vida e as nossas estru-
turas ao serviço dos marginalizados: hospitais de dia, albergues noturnos, 
assistência a doentes de SIDA e doentes terminais, promoção das pessoas 
que vivem em áreas marginalizadas, a partir dos Centros já existentes... 
Estes esforços requerem no entanto uma ação mais coerente no sentido 
que a Ordem se deve colocar mais marcadamente na perspetiva do pobre, 
identificando-se no seu estilo de vida claramente com esta opção, a fim de 
que, através da sua forma de viver, do seu serviço, da sua missão de anúncio 

9 Documento da Associação Médica Mundial, Projeto de declaração sobre a promoção da saúde, 
10.75/94, Agosto 1994.

10 Ibidem.



68 | PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A NOSSA HOSPITALIDADE

dimensões biopsicossocial e espiritual que, consideradas no seu conjunto, 
interagem para a humanização na assistência no campo da saúde. No 
hospital-empresa, o investimento para criar um clima humano e humani-
zador, como ajuda à rentabilidade dos recursos, favorece a produtividade 
e a eficácia do próprio trabalho12.

4.4.4. O investimento para criar um clima humano e humaniza-
dor como ajuda à rentabilidade dos recursos
Do mesmo modo que noutras empresas, o investimento para criar um clima 
humano e humanizador no hospital, ajuda a rentabilidade dos recursos ao 
melhorar as condições dos profissionais de saúde e dos outros trabalhadores 
da saúde. Todos eles podem, por sua vez, humanizando-se, ajudar a criar 
as condições mais humanizadoras para os doentes13.

Entre os melhoramentos que é preciso incrementar merece um relevo 
particular a atualização de conhecimentos e habilitações por meio da 
formação permanente adaptada às circunstâncias de cada tempo e lugar.

4.4.5. Direitos e deveres dos trabalhadores
O pessoal contratado tem direito ao trabalho de acordo com a lei vigente. 
Compete ao especialista em Direito Laboral encontrar as soluções técnico-
jurídicas capazes de coordenar o direito de objeção de consciência e o direito 
ao trabalho na formulação do contrato de trabalho, nas sucessivas revisões 
do mesmo e na entrada em vigor de novos acordos coletivos de trabalho.

A máxima atenção que a Ordem deverá prestar aos direitos do trabalhador, 
no respeito da mais estrita justiça social, não deve realizar-se à custa da sua 
própria existência, o que iria contra a própria justiça social.

12 Cfr. JOÃO PAULO II, Centesimus Annus, 40; 20; 32.
13 Cfr. MARCHESI, Pierluigi, A Humanização, 1981.



PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A NOSSA HOSPITALIDADE 69| 

4.5. NOVA HOSPITALIDADE E NOVAS EXIGÊNCIAS: III E 
IV MUNDOS
Cada vez é maior o abismo que separa os países do chamado Norte desen-
volvido dos do Sul, em vias de desenvolvimento. A abundância de bens 
e serviços disponíveis em algumas partes do mundo, sobretudo no Norte 
desenvolvido, corresponde no Sul a um inadmissível atraso e é precisamente 
nesta zona geopolítica que vive a maior parte da população mundial. Ao 
olhar para o leque dos diversos sectores do chamado Terceiro Mundo: 
produção e distribuição de alimentos, higiene, saúde e habitação, disponi-
bilidade de água potável, condições de trabalho, especialmente feminino, 
esperança de vida e outros indicadores económicos e sociais, o quadro 
geral é desolador, quer seja considerado em si mesmo, quer em relação 
aos dados correspondentes dos países mais desenvolvidos do mundo14.

Também nos países desenvolvidos, as forças económicas e sociais excluem 
dos benefícios sociais milhões de pessoas que constituem o chamado quarto 
mundo: pobreza ou miséria de «homens, mulheres e crianças que, além 
de viverem em condições de gravíssima precariedade física e psicológica, 
perderam a legitimação de sujeitos de direito, não estando garantidos os 
seus direitos mediante a devida proteção jurídica e social. Exemplos mais 
concretos são os desempregados durante anos, jovens sem qualquer 
possibilidade de emprego, meninos da rua explorados e abandonados à 
sua sorte, idosos na solidão e sem proteção social, ex-presos, vítimas de 
abusos de drogas, doentes de SIDA, imigrantes em geral, e clandestinos, em 
particular... todos condenados a uma vida dura de pobreza, marginalização 
social e precariedade cultural»15.

4.5.1. Solidariedade e cooperação
O evangelho de Jesus Cristo é uma mensagem de liberdade e uma força 
de libertação. A libertação é, antes de mais e principalmente, libertação da 

14 Cfr. JOÃO PAULO II, Sollicitudo Rei Socialis, 14.
15 MARTINI, Card. Carlo Maria, Carta para o Biénio Pastoral 1992-1993.

68 | PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A NOSSA HOSPITALIDADE

dimensões biopsicossocial e espiritual que, consideradas no seu conjunto, 
interagem para a humanização na assistência no campo da saúde. No 
hospital-empresa, o investimento para criar um clima humano e humani-
zador, como ajuda à rentabilidade dos recursos, favorece a produtividade 
e a eficácia do próprio trabalho12.

4.4.4. O investimento para criar um clima humano e humaniza-
dor como ajuda à rentabilidade dos recursos
Do mesmo modo que noutras empresas, o investimento para criar um clima 
humano e humanizador no hospital, ajuda a rentabilidade dos recursos ao 
melhorar as condições dos profissionais de saúde e dos outros trabalhadores 
da saúde. Todos eles podem, por sua vez, humanizando-se, ajudar a criar 
as condições mais humanizadoras para os doentes13.

Entre os melhoramentos que é preciso incrementar merece um relevo 
particular a atualização de conhecimentos e habilitações por meio da 
formação permanente adaptada às circunstâncias de cada tempo e lugar.

4.4.5. Direitos e deveres dos trabalhadores
O pessoal contratado tem direito ao trabalho de acordo com a lei vigente. 
Compete ao especialista em Direito Laboral encontrar as soluções técnico-
jurídicas capazes de coordenar o direito de objeção de consciência e o direito 
ao trabalho na formulação do contrato de trabalho, nas sucessivas revisões 
do mesmo e na entrada em vigor de novos acordos coletivos de trabalho.

A máxima atenção que a Ordem deverá prestar aos direitos do trabalhador, 
no respeito da mais estrita justiça social, não deve realizar-se à custa da sua 
própria existência, o que iria contra a própria justiça social.

12 Cfr. JOÃO PAULO II, Centesimus Annus, 40; 20; 32.
13 Cfr. MARCHESI, Pierluigi, A Humanização, 1981.



70 | PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A NOSSA HOSPITALIDADE

escravidão radical do pecado. Logicamente reclama a libertação das diversas 
formas de escravidão de ordem cultural, económica, social e política – que, 
em última análise, derivam do pecado e constituem outros tantos obstáculos 
que impedem aos homens de viverem segundo a sua dignidade16.

«A solidariedade é uma virtude eminentemente cristã. É exercício de comu-
nicação dos bens espirituais, mais do que comunicação de bens materiais. O 
princípio da solidariedade é uma exigência direta da fraternidade humana 
e cristã. A solidariedade manifesta-se em primeiro lugar na distribuição de 
bens e na remuneração do trabalho. Os problemas socioeconómicos só 
podem ser resolvidos com a ajuda de todas as formas de solidariedade: 
entre os pobres entre si, entre ricos e pobres, entre os trabalhadores, os 
empresários e os empregados, solidariedade entre as nações e os povos. 
A solidariedade é uma exigência de ordem moral. Em grande parte, a paz 
do mundo dependa dela»17.

4.5.2. Cooperação e Colaboradores: direitos e deveres
O Documento do LXIII Capítulo Geral afirma com suficiente clareza aquilo 
que se exige dos Irmãos e Colaboradores de S. João de Deus18. Destacamos 
os seguintes aspetos:

• Humanizar-se para humanizar e ser testemunhas de santidade, par-
tindo do radicalismo das bem-aventuranças segundo o exemplo de 
S. João de Deus, pobre entre os pobres, servo e profeta.

• A promoção das pessoas sob todos os aspetos: cuidados prestados aos 
doentes, acolhimento afetuoso dos doentes crónicos, uma atenção 
especial para os mais débeis e os mais pobres, acompanhamento 
dos que vivem a última etapa da sua vida, transformando os gestos 
de cura em gestos de evangelização.

16 Cfr. INSTRUÇÃO DA CONGREGAÇÃO PARA A DOUTRINA DA FÉ, Liberdade cristã e libertação, 
Roma, 1986.

17 C.C. 1939-1942.
18 A Nova Evangelização e a Hospitalidade..., op. cit., 4.4.



PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A NOSSA HOSPITALIDADE 71| 

• Temos que apresentar a nossa cultura de hospitalidade como alter-
nativa à cultura de hostilidade, que não só predomina nas relações 
entre os povos, as nações e as etnias, mas até mesmo nas relações 
interpessoais. Temos que demonstrar uma nova capacidade de 
acolhimento, criar comunidades de fé abertas, que sejam um convite 
a todas as pessoas com as quais nos relacionamos: doentes, seus 
familiares, Colaboradores, amigos. Cada Centro deveria ser uma 
pequena Igreja doméstica capaz de criar a comunhão cristã em que 
a alegria de um seja a do outro, e a dor de um a dor do outro. Hoje, 
mais do que nunca, nas relações humanas, o Irmão de S. João de 
Deus é chamado a ser testemunha de Deus «amante da vida» (Sb 
11, 26), que se mistura entre as pessoas e com a sua presença torna 
acolhedora a terra, e o homem verdadeiramente homem.

• Valorizar e promover as qualidades dos profissionais e voluntários que 
colaboram com a Ordem, e torná-los participantes no serviço e na 
evangelização das pessoas assistidas nas nossas Obras e em alguns 
momentos da vida da Comunidade.

• Preparar os profissionais identificados com a filosofia e os valores 
da Ordem para que assumam funções de direção e animação nas 
nossas Obras.

4.5.3. O voluntariado: gratuitidade e identificação
«É voluntário aquele que, além dos seus deveres profissionais e dos deveres 
próprios do seu estado, de modo continuado e desinteressado, dedica 
uma parte do seu tempo a atividades, não em favor de si mesmo nem 
dos associados (diferencia-se por isso do associativismo), mas dos outros 
ou de interesses sociais coletivos, segundo um projeto que não se esgota 
na própria intervenção (distinguindo-se assim da beneficência), mas que 
tende a erradicar ou modificar as causas de necessidade e da marginalização 
social»19.

19 CÁRITAS. Cfr. DEL CARMEN FUÉS, M.: O voluntariado na nossa sociedade, in: Labor Hospitalaria, 
1985; 198(4): 206.

70 | PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A NOSSA HOSPITALIDADE

escravidão radical do pecado. Logicamente reclama a libertação das diversas 
formas de escravidão de ordem cultural, económica, social e política – que, 
em última análise, derivam do pecado e constituem outros tantos obstáculos 
que impedem aos homens de viverem segundo a sua dignidade16.

«A solidariedade é uma virtude eminentemente cristã. É exercício de comu-
nicação dos bens espirituais, mais do que comunicação de bens materiais. O 
princípio da solidariedade é uma exigência direta da fraternidade humana 
e cristã. A solidariedade manifesta-se em primeiro lugar na distribuição de 
bens e na remuneração do trabalho. Os problemas socioeconómicos só 
podem ser resolvidos com a ajuda de todas as formas de solidariedade: 
entre os pobres entre si, entre ricos e pobres, entre os trabalhadores, os 
empresários e os empregados, solidariedade entre as nações e os povos. 
A solidariedade é uma exigência de ordem moral. Em grande parte, a paz 
do mundo dependa dela»17.

4.5.2. Cooperação e Colaboradores: direitos e deveres
O Documento do LXIII Capítulo Geral afirma com suficiente clareza aquilo 
que se exige dos Irmãos e Colaboradores de S. João de Deus18. Destacamos 
os seguintes aspetos:

• Humanizar-se para humanizar e ser testemunhas de santidade, par-
tindo do radicalismo das bem-aventuranças segundo o exemplo de 
S. João de Deus, pobre entre os pobres, servo e profeta.

• A promoção das pessoas sob todos os aspetos: cuidados prestados aos 
doentes, acolhimento afetuoso dos doentes crónicos, uma atenção 
especial para os mais débeis e os mais pobres, acompanhamento 
dos que vivem a última etapa da sua vida, transformando os gestos 
de cura em gestos de evangelização.

16 Cfr. INSTRUÇÃO DA CONGREGAÇÃO PARA A DOUTRINA DA FÉ, Liberdade cristã e libertação, 
Roma, 1986.

17 C.C. 1939-1942.
18 A Nova Evangelização e a Hospitalidade..., op. cit., 4.4.



72 | PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A NOSSA HOSPITALIDADE

A nossa filosofia é idêntica à de outros tipos de voluntariado. Só que o que 
é básico para todos torna-se específico no nosso caso pelo facto de ser 
uma ação hospitaleira e social realizada nos Centros da Ordem, segundo o 
espírito de S. João de Deus.

No nosso voluntariado vivem-se os seguintes princípios:

• Princípio da voluntariedade: os voluntários aderem livremente, porque 
querem.

• Princípio da gratuitidade: a sua entrega é fruto de uma exigência 
interior, de um compromisso pessoal. Não há exigência externa que 
os obrigue.

• Princípio da solidariedade: surge da exigência de se tornar presente 
na necessidade do outro, de partilhá-la.

• Princípio da complementaridade: assumem-se as tarefas de que a 
nossa sociedade é carente, enriquecendo-a e promovendo a justiça 
social.

• Princípio da integração pessoal: planeia-se quase sempre para dar, 
embora muitas vezes possamos constatar que é mais aquilo que se 
recebe.

• Princípio da preparação: exige uma formação adequada, que lhe 
proporcione os conhecimentos históricos, a dimensão apostólica 
e os valores da Instituição, e ainda a capacidade de saber estar em 
cada circunstância.

• Princípio da coordenação: trabalha-se de forma coordenada, em 
grupo, sem individualismos.

• Princípio evangélico: o nosso voluntariado é a-confessional, mas 
fundamenta-se no Evangelho e na forma como João de Deus viveu 
a sua dedicação aos pobres, doentes e necessitados. Os lugares 
onde se exerce o voluntariado são Estabelecimentos confessionais; 
a gratuitidade no serviço e a identificação com o carisma da Ordem 
resumem os fundamentos do nosso voluntariado20.

20 PILES F. Pascual, Origen y Trayectoria del Voluntariado en la Orden Hospitalaria de S. Juan de Dios, 
Congreso Nacional de Voluntarios de S. Juan de Dios, 18-20 de Outubro de 1995.



PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A NOSSA HOSPITALIDADE 73| 

4.6. EVANGELIZAÇÃO, INCULTURAÇÃO E MISSÃO

4.6.1. Visão de conjunto
Evangelizar constitui a vocação própria da Igreja, a sua identidade mais 
profunda. Ela existe para evangelizar, isto é, para testemunhar, ensinar e 
pregar a Boa Nova de Jesus Cristo. Como núcleo e centro da sua Boa Nova, 
Jesus anuncia a salvação, o grande dom de Deus que é a libertação de tudo 
o que oprime o homem; no entanto, é sobretudo libertação do pecado21.

A evangelização parte do mandato missionário de Jesus Cristo: «Ide pois, 
ensinai todas as nações. E Eu estarei sempre convosco até ao fim do mundo» 
(Mt 28, 18-20; cf. Mc 16, 15-18; Lc 24, 46-49; Jo 20, 21-23).

Para cumprir este mandato, o Evangelho deve encarnar-se, «traduzir-se» 
(sem trair-se) nas diferentes culturas22. A evangelização não é possível sem 
a inculturação.

A rutura entre o evangelho e a cultura é, sem dúvida alguma, o drama 
do nosso tempo, como o foi também noutras épocas23. Por outro lado, a 
secularização desembocou, de facto, no estabelecimento de uma cultura 
da não-crença, que reduz o mundo à imanência, na qual as afirmações 
relativas à transcendência se tornam cultural e socialmente irrelevantes. 
Nesta situação, quem se dispõe a ser cristão sem renunciar ao seu tempo, 
sem ter que isolar-se da cultura em que vive, precisam de realizar o esforço 
de inculturação do cristianismo nas culturas surgidas da modernidade.

A inculturação permite encarnar a Boa Nova a partir do interior de cada 
cultura, levando assim a sua própria riqueza à encarnação histórica do 
Evangelho. Isto significa que o Evangelho, ao encarnar-se concretamente, 

21 Cfr. PAULO VI, Evangelii Nuntiandi (EN) 9, 14.
22 Cultura significa a maneira como um grupo de pessoas vive, pensa, sente, se organiza, celebra e 

partilha a vida. Em toda a cultura sobressai um sistema de valores, de significados, de visões do 
mundo, que se expressam no exterior através da linguagem, de gestos, símbolos, ritos e estilos 
de vida.

23 PAULO VI, Ibid., 20; Gaudium et Spes, 43.

72 | PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A NOSSA HOSPITALIDADE

A nossa filosofia é idêntica à de outros tipos de voluntariado. Só que o que 
é básico para todos torna-se específico no nosso caso pelo facto de ser 
uma ação hospitaleira e social realizada nos Centros da Ordem, segundo o 
espírito de S. João de Deus.

No nosso voluntariado vivem-se os seguintes princípios:

• Princípio da voluntariedade: os voluntários aderem livremente, porque 
querem.

• Princípio da gratuitidade: a sua entrega é fruto de uma exigência 
interior, de um compromisso pessoal. Não há exigência externa que 
os obrigue.

• Princípio da solidariedade: surge da exigência de se tornar presente 
na necessidade do outro, de partilhá-la.

• Princípio da complementaridade: assumem-se as tarefas de que a 
nossa sociedade é carente, enriquecendo-a e promovendo a justiça 
social.

• Princípio da integração pessoal: planeia-se quase sempre para dar, 
embora muitas vezes possamos constatar que é mais aquilo que se 
recebe.

• Princípio da preparação: exige uma formação adequada, que lhe 
proporcione os conhecimentos históricos, a dimensão apostólica 
e os valores da Instituição, e ainda a capacidade de saber estar em 
cada circunstância.

• Princípio da coordenação: trabalha-se de forma coordenada, em 
grupo, sem individualismos.

• Princípio evangélico: o nosso voluntariado é a-confessional, mas 
fundamenta-se no Evangelho e na forma como João de Deus viveu 
a sua dedicação aos pobres, doentes e necessitados. Os lugares 
onde se exerce o voluntariado são Estabelecimentos confessionais; 
a gratuitidade no serviço e a identificação com o carisma da Ordem 
resumem os fundamentos do nosso voluntariado20.

20 PILES F. Pascual, Origen y Trayectoria del Voluntariado en la Orden Hospitalaria de S. Juan de Dios, 
Congreso Nacional de Voluntarios de S. Juan de Dios, 18-20 de Outubro de 1995.



74 | PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A NOSSA HOSPITALIDADE

sofre fortes transformações em relação às suas anteriores formas de incultu-
ração. Assim, a inculturação permite «alcançar e transformar com a força do 
Evangelho os critérios de avaliação, os valores determinantes, os pontos de 
interesse, as linhas de pensamento das fontes inspiradoras e dos modelos 
de vida da humanidade, que estão em contraste com a Palavra de Deus e 
com o desígnio de salvação»24.

No seu processo linear, a inculturação deve ser dirigida por dois princípios: 
a compatibilidade com o Evangelho das várias culturas a assumir e a comu-
nhão com a Igreja Universal25.

4.6.2. Evangelização, Inculturação e Missão da Ordem
Num mundo em que o homem contemporâneo crê mais nos testemunhos 
do que nos mestres, em que acredita mais na experiência do que na dou-
trina, na vida e nos factos do que em teorias26, a Ordem encontra-se numa 
situação privilegiada para a evangelização e a inculturação da fé, pelo facto 
de estar presente em muitas culturas, em 46 países27, nos 5 continentes. A 
cultura da técnica, provavelmente a menos permeável aos valores cristãos, 
também é sensível ao testemunho vivido através do compromisso concreto 
pelo homem.

O carisma da Ordem conduz-nos diretamente a este compromisso, dado 
que a nossa missão consiste na promoção do homem sob todos os aspetos: 
cuidar do homem doente, acolher afetuosamente os doentes crónicos, 
atender de modo especial os mais fracos e os mais pobres, ou acompanhar 
os que vivem os seus últimos momentos de vida terrena.

24 EN, 19.
25 Cfr. JOÃO PAULO II, Redemptoris Missio, 54.
26 Ibidem, 42.
27 NT Ver nota 1.



PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A NOSSA HOSPITALIDADE 75| 

Só a fidelidade ao carisma tornará possível a evangelização e a inculturação 
do mundo da técnica: nesse processo deverão confrontar-se a «cultura da 
hostilidade» e a nova hospitalidade.

A pergunta à qual temos de responder no futuro é: como transformar os 
gestos de cura em autênticos gestos de evangelização; como transformar 
os lugares em que trabalhamos em lugares significativos de evangeliza-
ção. Humanização e evangelização devem formar para nós uma unidade 
indivisível, porque «onde não há caridade não há Deus, embora Ele esteja 
em todo o lugar»28.

Para a reflexão:

1. Descreve os sinais que evidenciem como se está a viver nos Centros 
e nas Comunidades da Ordem os princípios da hospitalidade nos 
âmbitos seguintes:
• Dignidade da pessoa humana
• Respeito pela vida humana
• Promoção da saúde e luta contra a dor e o sofrimento
• Eficácia e boa gestão
• Nova Hospitalidade
• Evangelização, inculturação e missão.

2. Descreve o que está a tornar difícil ou a ofuscar o pôr em prática 
estes princípios:
• Dignidade da pessoa humana
• Respeito pela vida humana
• Promoção da saúde e luta contra a dor e o sofrimento
• Eficácia e boa gestão
• Nova Hospitalidade
• Evangelização, inculturação e missão.

28 Carta de S. João de Deus a Luís Baptista, 15. Cfr. A Nova Evangelização e a Hospitalidade..., 4.3.

74 | PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A NOSSA HOSPITALIDADE

sofre fortes transformações em relação às suas anteriores formas de incultu-
ração. Assim, a inculturação permite «alcançar e transformar com a força do 
Evangelho os critérios de avaliação, os valores determinantes, os pontos de 
interesse, as linhas de pensamento das fontes inspiradoras e dos modelos 
de vida da humanidade, que estão em contraste com a Palavra de Deus e 
com o desígnio de salvação»24.

No seu processo linear, a inculturação deve ser dirigida por dois princípios: 
a compatibilidade com o Evangelho das várias culturas a assumir e a comu-
nhão com a Igreja Universal25.

4.6.2. Evangelização, Inculturação e Missão da Ordem
Num mundo em que o homem contemporâneo crê mais nos testemunhos 
do que nos mestres, em que acredita mais na experiência do que na dou-
trina, na vida e nos factos do que em teorias26, a Ordem encontra-se numa 
situação privilegiada para a evangelização e a inculturação da fé, pelo facto 
de estar presente em muitas culturas, em 46 países27, nos 5 continentes. A 
cultura da técnica, provavelmente a menos permeável aos valores cristãos, 
também é sensível ao testemunho vivido através do compromisso concreto 
pelo homem.

O carisma da Ordem conduz-nos diretamente a este compromisso, dado 
que a nossa missão consiste na promoção do homem sob todos os aspetos: 
cuidar do homem doente, acolher afetuosamente os doentes crónicos, 
atender de modo especial os mais fracos e os mais pobres, ou acompanhar 
os que vivem os seus últimos momentos de vida terrena.

24 EN, 19.
25 Cfr. JOÃO PAULO II, Redemptoris Missio, 54.
26 Ibidem, 42.
27 NT Ver nota 1.



76 | PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A NOSSA HOSPITALIDADE

3. Como se está a promover a difusão dos princípios que iluminam a 
nossa hospitalidade e a respetiva formação entre Irmãos, Colabora-
dores e Utentes?

4.  Que é necessário fazer para garantir uma melhor difusão e formação 
em relação aos princípios que iluminam a nossa hospitalidade?



76 | PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A NOSSA HOSPITALIDADE

3. Como se está a promover a difusão dos princípios que iluminam a 
nossa hospitalidade e a respetiva formação entre Irmãos, Colabora-
dores e Utentes?

4.  Que é necessário fazer para garantir uma melhor difusão e formação 
em relação aos princípios que iluminam a nossa hospitalidade?

Aplicação
a situações
concretas

5.





APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 79| 

5.1. ASSISTÊNCIA INTEGRAL, DIREITOS E DEVERES DAS 
PESSOAS ASSISTIDAS
O nosso contributo para a sociedade será credível na medida em que 
soubermos incorporar os progressos da técnica e a evolução das ciências. 
Daí a importância que a nossa resposta assistencial se preocupe por estar 
continuamente atualizada sob os pontos de vista técnico e profissional.

A partir daqui, deveremos dar uma assistência que considere todas as 
dimensões da pessoa humana, sob os aspetos biológico, psíquico, social e 
espiritual. Só uma atenção que cuide de todas estas dimensões, pelo menos 
como critério de trabalho e como objetivo a alcançar, poderá considerar-se 
uma assistência integral.

Talvez tenha sido este o campo em que as Obras da Ordem cultivaram 
uma maior tradição; o seu nível assistencial foi uma característica que as 
distinguiu ao longo dos anos. 

As primeiras Constituições já insistiam na forma de tratar os doentes e 
assim se fez depois, privilegiando sempre este aspeto ao longo da história.

5.1.1. Humanização da assistência
O conceito de “humanização” é um elemento fundamental da atual assis-
tência “holística”, isto é, integral, da pessoa. De modo particular na Ordem 
Hospitaleira, ela constitui um elemento distintivo da sua identidade caris-
mática, seja porque está presente implicitamente desde a primeira Obra 
Assistencial de S. João de Deus, seja porque foi eficazmente relançada, na 
década de oitenta do século passado, pelo então Superior Geral, Irmão 
Pierluigi Marchesi.

Se é verdade que um hospital que não acompanhe a evolução da ciência e 
da técnica pode ficar parado e, por conseguinte, deixar de ter interlocutores, 
não é menos certo que a ciência e a técnica comportam riscos.



80 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

A constante evolução, o contínuo aparecimento de novas equipas e técnicas 
de trabalho, acarretam consigo o perigo de se pôr de lado a pessoa humana, 
tanto o profissional como o doente ou a pessoa assistida; pois em muitos 
dos processos de trabalho, de um papel fundamental, passam a ter um 
papel secundário e, de acordo com as técnicas, até mesmo irrelevante. 
Pensemos, por exemplo, em todos os serviços de diagnóstico ou processos 
de informação, etc. onde antes a figura do profissional era imprescindível 
para um procedimento correto, ao passo que atualmente o seu papel é 
secundário ou inexistente. 

Toda esta evolução não é neutral quanto à resposta da pessoa, nem marginal 
em relação à sua sensibilidade, embora frequentemente corra o risco de o 
ser. A tendência para um certo isolamento, no sentido de uma segregação 
e um despotismo tecnológico, pode ocorrer especialmente quando se lida 
com o doente, sujeito passivo de toda esta atividade profissional: tudo para 
o doente, mas sem o doente.

Por isso, é imprescindível a realização de programas de humanização nos 
Centros e nas Obras. Referimo-nos não só à implementação dos serviços 
mas à planificação de verdadeiros programas de humanização.

Deve-se fazer com que todos os profissionais que trabalham num serviço 
assistencial se sintam chamados a cuidar do doente ou da pessoa assistida, 
da sua pessoa e da sua família. Nisto consistirá a humanização das Obras 
de S. João de Deus: na garantia de que todos os profissionais de saúde 
trabalhem para o doente e com o doente, empregando os melhores recursos 
técnicos ao serviço da pessoa assistida. 

Neste contexto está a merecer uma atenção cada vez maior nos últimos 
anos um movimento particular, isto é, o da medicina baseada na narrativa 
– ou NBM, sigla inglesa para Narrative Based Medicine. Esta abordagem 
não contradiz mas antes integra-se com as provas ou evidências científicas 
da medicina baseada na evidência, combinando os resultados puramente 
científicos com uma aproximação humana e personalizada ao doente, 
tendo em conta todas as suas componentes existenciais. A narração que 



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 81| 

eles fazem da sua doença e da própria vida pessoal e familiar, bem como 
das circunstâncias em que a doença se manifesta, torna-se, assim, determi-
nante para efeitos de uma abordagem clínica adequada. Além disso, esta 
abordagem numa dimensão de reciprocidade narrativa não se baseará 
apenas em prescrições de caráter “tradicionalmente” medico-terapêuticas, 
mas terá em consideração todos os elementos biográficos em que é vivida 
a experiência da doença. Uma competência científica cada vez maior deve 
unir-se a uma “competência humana” igualmente crescente, combinando 
high tech com high touch (alta tecnologia com alto contacto), em plena 
harmonia com quanto se tem vindo a afirmar na Ordem Hospitaleira, desde 
os anos 70 do século XX, sobre a humanização da assistência.

A atenção às necessidades da pessoa (incluindo as que se referem ao espírito 
e à transcendência) é um elemento fundamental em qualquer serviço de 
saúde e social.

A pessoa humana é um ser de relação; na medida em que entramos em 
contacto com os outros, vamo-nos consolidando como pessoas. Quando 
conseguimos que esse contacto se transforme em encontro, estamos a 
atingir a plenitude da nossa dimensão relacional.

Daí a importância do encontro, da escuta, da aceitação, do acolhimento, 
do saber canalizar os aspetos positivos e negativos que estão presentes em 
cada pessoa que vive e sente a necessidade dos outros.

A doença, seja qual for a sua manifestação exterior, é uma expressão da 
limitação, da debilidade do ser humano e é precisamente nessa circunstância 
especial que as pessoas fazem um pedido explícito ou implícito de apoio 
recíproco. Toda a pessoa, nas suas limitações e no sofrimento, procura 
alguém com quem partilhar a sua condição, em quem descarregar o 
peso que acarreta. Por conseguinte, todos quantos constituímos a Ordem 
Hospitaleira, Irmãos e Colaboradores, devemos adquirir e desenvolver as 
qualidades seguintes:

80 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

A constante evolução, o contínuo aparecimento de novas equipas e técnicas 
de trabalho, acarretam consigo o perigo de se pôr de lado a pessoa humana, 
tanto o profissional como o doente ou a pessoa assistida; pois em muitos 
dos processos de trabalho, de um papel fundamental, passam a ter um 
papel secundário e, de acordo com as técnicas, até mesmo irrelevante. 
Pensemos, por exemplo, em todos os serviços de diagnóstico ou processos 
de informação, etc. onde antes a figura do profissional era imprescindível 
para um procedimento correto, ao passo que atualmente o seu papel é 
secundário ou inexistente. 

Toda esta evolução não é neutral quanto à resposta da pessoa, nem marginal 
em relação à sua sensibilidade, embora frequentemente corra o risco de o 
ser. A tendência para um certo isolamento, no sentido de uma segregação 
e um despotismo tecnológico, pode ocorrer especialmente quando se lida 
com o doente, sujeito passivo de toda esta atividade profissional: tudo para 
o doente, mas sem o doente.

Por isso, é imprescindível a realização de programas de humanização nos 
Centros e nas Obras. Referimo-nos não só à implementação dos serviços 
mas à planificação de verdadeiros programas de humanização.

Deve-se fazer com que todos os profissionais que trabalham num serviço 
assistencial se sintam chamados a cuidar do doente ou da pessoa assistida, 
da sua pessoa e da sua família. Nisto consistirá a humanização das Obras 
de S. João de Deus: na garantia de que todos os profissionais de saúde 
trabalhem para o doente e com o doente, empregando os melhores recursos 
técnicos ao serviço da pessoa assistida. 

Neste contexto está a merecer uma atenção cada vez maior nos últimos 
anos um movimento particular, isto é, o da medicina baseada na narrativa 
– ou NBM, sigla inglesa para Narrative Based Medicine. Esta abordagem 
não contradiz mas antes integra-se com as provas ou evidências científicas 
da medicina baseada na evidência, combinando os resultados puramente 
científicos com uma aproximação humana e personalizada ao doente, 
tendo em conta todas as suas componentes existenciais. A narração que 



82 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

5.1.1.1. Abertura 
Às novas contribuições da sociedade, aos novos critérios de atuação, às 
novas exigências do ser humano, às outras culturas. É aberta a pessoa que 
sabe acolher o que a sociedade e o mundo lhe vão oferecendo e que sabe 
discernir o que considera ser positivo nessa oferta, para o tornar seu. É aberta 
também a Instituição que sabe adotar uma idêntica postura; porém, neste 
caso, é necessário o diálogo entre as pessoas, para se poder discernir de 
forma conjunta o que é positivo para todos.

5.1.1.2. Acolhimento
Receber quem aparece, com um gesto de afeto e de esperança, que lhe 
permita confiar nas pessoas e nas instituições que o tomam a seu cargo. 
O primeiro contacto é muito importante: pode abrir ou fechar as portas. 
Numa situação de necessidade para o doente ou a pessoa assistida, esse 
primeiro contacto adquire uma importância fundamental. Numa condição 
de dificuldade, sentir-se aceite e acolhido é um elemento essencial para viver 
um estado de confiança e segurança em relação às pessoas que cuidam 
de alguém. Será necessário velar de modo especial para que a burocracia 
e os processos administrativos não se transformem em obstáculos para o 
acolhimento do doente.

5.1.1.3. Capacidade de escuta e de diálogo
Deixar que a pessoa manifeste a sua situação, as suas ansiedades, os seus 
temores e receios, e que possa sentir em nós um eco de confiança e de 
serenidade; tanto nos momentos de alegria como nas situações mais difíceis.

Que o doente ou a pessoa assistida compreendam que as suas manifesta-
ções não são em vão, que são acolhidas, valorizadas, tidas em consideração. 
Estará a dizer a única coisa que se sente capaz de dizer nesse momento; 
muito provavelmente, até estará a “dizer-nos” tudo acerca de si.

Haverá situações nas quais aquilo que o doente ou a pessoa assistida 
pedem ou desejam não seja o mais conveniente para eles. Partindo da 



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 83| 

nossa reflexão, deveremos ser capazes de nos fazer entender e de lhes 
fazer compreender o que tencionamos fazer, mesmo naqueles casos em 
que eles discordem dos nossos critérios de atuação.

5.1.1.4. Atitude de serviço 
Sempre à disposição do doente, da pessoa assistida e dos seus familiares, 
sempre dispostos a colocar ao serviço do seu bem integral os nossos saberes 
técnicos, a nossa ciência e a nossa pessoa. Nem sempre poderemos fazer 
aquilo que a pessoa doente ou assistida quer ou pede, mas a atitude com 
que fizermos as coisas revelar-lhe-á se estamos a agir para o seu bem ou 
pela nossa comodidade.

5.1.1.5. Simplicidade
Isto é, a humildade de quem sabe que está a dar uma ajuda a quem dela 
precisa e que se propõe como objetivo fundamental evitar uma situação 
de dependência. 

Ter a simplicidade de quem caminha procurando encontrar a verdade, o 
bem para todos, inclusivamente em estruturas tão complexas como são 
as dos nossos hospitais.

5.1.2. Direitos das pessoas assistidas
Os direitos das pessoas assistidas inscrevem-se no horizonte mais vasto dos 
direitos humanos fundamentais. Do ponto de vista dos direitos humanos, o 
direito à saúde coloca-se entre os chamados direitos humanos de segunda 
geração, isto é, os direitos de tipo económico e social. Com o desenvol-
vimento da consciência relativamente a este tema, nos anos sessenta do 
século passado, foi-se intensificando o interesse pelos direitos dos doentes e 
das pessoas assistidas. Tendo em conta que, como pessoas, eles são titulares 
dos mesmos direitos universais de todos os outros seres humanos, deve-se 
considerar no entanto que, devido à sua situação, entram em jogo no seu 
caso determinadas particularidades que requerem uma maior sensibilidade 

82 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

5.1.1.1. Abertura 
Às novas contribuições da sociedade, aos novos critérios de atuação, às 
novas exigências do ser humano, às outras culturas. É aberta a pessoa que 
sabe acolher o que a sociedade e o mundo lhe vão oferecendo e que sabe 
discernir o que considera ser positivo nessa oferta, para o tornar seu. É aberta 
também a Instituição que sabe adotar uma idêntica postura; porém, neste 
caso, é necessário o diálogo entre as pessoas, para se poder discernir de 
forma conjunta o que é positivo para todos.

5.1.1.2. Acolhimento
Receber quem aparece, com um gesto de afeto e de esperança, que lhe 
permita confiar nas pessoas e nas instituições que o tomam a seu cargo. 
O primeiro contacto é muito importante: pode abrir ou fechar as portas. 
Numa situação de necessidade para o doente ou a pessoa assistida, esse 
primeiro contacto adquire uma importância fundamental. Numa condição 
de dificuldade, sentir-se aceite e acolhido é um elemento essencial para viver 
um estado de confiança e segurança em relação às pessoas que cuidam 
de alguém. Será necessário velar de modo especial para que a burocracia 
e os processos administrativos não se transformem em obstáculos para o 
acolhimento do doente.

5.1.1.3. Capacidade de escuta e de diálogo
Deixar que a pessoa manifeste a sua situação, as suas ansiedades, os seus 
temores e receios, e que possa sentir em nós um eco de confiança e de 
serenidade; tanto nos momentos de alegria como nas situações mais difíceis.

Que o doente ou a pessoa assistida compreendam que as suas manifesta-
ções não são em vão, que são acolhidas, valorizadas, tidas em consideração. 
Estará a dizer a única coisa que se sente capaz de dizer nesse momento; 
muito provavelmente, até estará a “dizer-nos” tudo acerca de si.

Haverá situações nas quais aquilo que o doente ou a pessoa assistida 
pedem ou desejam não seja o mais conveniente para eles. Partindo da 



84 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

e solidariedade. Neste sentido, foram elaboradas numerosas declarações 
nacionais, regionais e locais. A Ordem assume estes direitos reconhecidos 
ou proclamados e, na perspetiva de uma assistência integral, valoriza de 
modo particular os seguintes:

5.1.2.1. Confidencialidade
A confidencialidade inclui três valores intimamente ligados à relação assis-
tencial: a intimidade, o segredo e a confiança. O respeito pelas pessoas 
exige o respeito pela intimidade do doente ou da pessoa assistida1, isto 
é, por aquela esfera particular em que cada um se explica a si mesmo, se 
reconhece, afirma e vincula à própria identidade. O respeito pela intimidade 
de cada um torna possível a convivência social na multiplicidade de todos 
os indivíduos. O véu do segredo tutela o respeito mútuo e abre o caminho 
à confiança, via de acesso à intimidade do outro.

O respeito mútuo e a confiança abrem a porta ao direito de comunicar os 
próprios segredos com a garantia de que não serão revelados. Nisto consiste 
a obrigação do segredo profissional em que se aceita e se torna implícito 
o compromisso de não revelar quanto se vem a conhecer no exercício de 
uma profissão.

A obrigação do segredo coexiste com o dever de o revelar quando não 
houver outra maneira de evitar que uma outra pessoa e/ou a sociedade 
sejam vítimas de um dano injusto, por exemplo para evitar o contágio, ou 
outro mal que ameace o coletivo.

A progressiva especialização e o carácter cada vez mais técnico da medicina 
multiplicam os casos em que esta se exerce em equipa. Verifica-se então o 
segredo partilhado, o qual exige um cuidado especial por parte de todos 
para que não fique prejudicada a intimidade do doente.

1 Alguns preferem usar o termo «privacidade», que constitui um conjunto mais amplo e global de 
aspetos da personalidade. Considerados isoladamente, podem carecer de significação intrínseca; 
no entanto, se forem coerentemente ligados entre si, refletem uma imagem da personalidade 
do indivíduo que este tem direito a manter reservada



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 85| 

O pessoal que trabalha em hospitais ou outros serviços de saúde ou sociais 
deve sensibilizar-se para perceber os diversos modos em que o direito 
de confidencialidade e intimidade é violado. Baste pensar nas conversas 
sobre doentes ou pessoas assistidas que se fazem em lugares públicos e 
no fácil acesso aos relatórios clínicos por pessoas não autorizadas. Uma 
atenção especial merecem todas as listas de doentes com diagnósticos 
e/ou tratamentos produzidas pelos modernos sistemas informatizados.

Para facilitar o respeito pela intimidade dos doentes ou das pessoas assistidas, 
os Centros deverão dispor, na medida do possível, de uma estrutura fixa ou 
móvel (como são, por um lado, quartos individuais e ambientes reservados, 
por outro, cortinas e biombos) que permitam o isolamento do doente de 
acordo com as suas necessidades. É necessário ter em conta também a 
idade e gravidade das doenças dos que partilham um mesmo quarto.

O doente ou a pessoa assistida poderá manifestar a exigência de estar só, 
ou com alguma pessoa determinada, quando é visitado pelo seu médico 
ou quando recebe cuidados de enfermagem. Do mesmo modo, poderá 
querer falar em privado com o pessoal administrativo. Além disso, deve-se ter 
em conta que qualquer hospital, especialmente se for de tipo universitário 
ou sede de ensino, é um lugar de formação e que a sua colaboração é 
imprescindível neste aspeto.

5.1.2.2. Veracidade
O direito do doente ou da pessoa assistida a conhecer a verdade está em 
paralelo com o já referido direito ao segredo. São direitos complementares e 
fornecem o mais firme apoio à necessária confiança no médico, mas ambos 
podem entrar em conflito em relação ao motivo primordial da relação 
médico-doente: a recuperação da saúde. 

Como primeiro ponto, deve considerar-se como prioritário o direito a 
conhecer a verdade sobre o estado da própria saúde por parte do doente ou 
da pessoa assistida, mas não em detrimento daquilo que mais lhe convém 

84 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

e solidariedade. Neste sentido, foram elaboradas numerosas declarações 
nacionais, regionais e locais. A Ordem assume estes direitos reconhecidos 
ou proclamados e, na perspetiva de uma assistência integral, valoriza de 
modo particular os seguintes:

5.1.2.1. Confidencialidade
A confidencialidade inclui três valores intimamente ligados à relação assis-
tencial: a intimidade, o segredo e a confiança. O respeito pelas pessoas 
exige o respeito pela intimidade do doente ou da pessoa assistida1, isto 
é, por aquela esfera particular em que cada um se explica a si mesmo, se 
reconhece, afirma e vincula à própria identidade. O respeito pela intimidade 
de cada um torna possível a convivência social na multiplicidade de todos 
os indivíduos. O véu do segredo tutela o respeito mútuo e abre o caminho 
à confiança, via de acesso à intimidade do outro.

O respeito mútuo e a confiança abrem a porta ao direito de comunicar os 
próprios segredos com a garantia de que não serão revelados. Nisto consiste 
a obrigação do segredo profissional em que se aceita e se torna implícito 
o compromisso de não revelar quanto se vem a conhecer no exercício de 
uma profissão.

A obrigação do segredo coexiste com o dever de o revelar quando não 
houver outra maneira de evitar que uma outra pessoa e/ou a sociedade 
sejam vítimas de um dano injusto, por exemplo para evitar o contágio, ou 
outro mal que ameace o coletivo.

A progressiva especialização e o carácter cada vez mais técnico da medicina 
multiplicam os casos em que esta se exerce em equipa. Verifica-se então o 
segredo partilhado, o qual exige um cuidado especial por parte de todos 
para que não fique prejudicada a intimidade do doente.

1 Alguns preferem usar o termo «privacidade», que constitui um conjunto mais amplo e global de 
aspetos da personalidade. Considerados isoladamente, podem carecer de significação intrínseca; 
no entanto, se forem coerentemente ligados entre si, refletem uma imagem da personalidade 
do indivíduo que este tem direito a manter reservada



86 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

como pessoa. Por vezes, existem motivos de verdadeiro amor para ocultar 
a verdade, por exemplo, quando só se provocaria um dano inútil.

Entre os fatores que influem naquilo que convém dizer, podemos mencionar 
a firmeza do doente ou da pessoa assistida e a sua força de espírito, as suas 
convicções pessoais e o seu equilíbrio psíquico, assim como o tipo de relação 
existente entre o médico e o doente. Do mesmo modo, não se devem 
ignorar as circunstâncias económicas, familiares ou sociais que rodeariam 
o doente depois da consulta médica. Adquirem, porém, especial relevo o 
diagnóstico e o prognóstico.

O conhecimento certo de uma morte inevitável e próxima deve ser comu-
nicado ao doente para que ele possa preparar-se para o último ato da sua 
vida. Este dever pressupõe a capacidade da pessoa assumir e representar 
bem o seu papel nesse momento decisivo. Deixar-lhe alguma esperança 
(«uma nesga de céu aberto», como a denominam alguns) pode ajudar, 
não esquecendo, porém, que ajudando o doente a enfrentar a realidade 
sem falsidade, podemos abrir caminho a outro tipo de esperança que lhe 
permite assumir a verdade com mais coragem e realizar-se assim plenamente 
como pessoa humana. Isto acontece também no caso de pessoas que não 
acreditam na vida futura, mas que foram capazes de dar algum sentido à 
sua vida e à relação com os outros. 

O titular do direito a conhecer a verdade é o próprio doente ou a pessoa 
assistida, quando adultos e senhores de si. Quando não for capaz de assumir 
a própria responsabilidade, por não ter alcançado a maturidade necessária 
ou devido a qualquer outra causa, a informação requerida deve ser comu-
nicada a quem tiver o dever ou o poder de tomar decisões em seu nome, 
como representantes de confiança e interessados no bem do doente ou da 
pessoa assistida. Estando o doente ou a pessoa assistida na posse das suas 
faculdades, só se deve dizer aos seus familiares e pessoas mais chegadas, 
segundo o nosso critério razoável, aquilo que eles lhes desejariam comunicar.



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 87| 

5.1.2.3. Autonomia
A valorização e o respeito pela autonomia, sobretudo no âmbito da saúde, 
são uma conquista dos tempos modernos. De facto, até há poucos decénios 
atrás, existia um grande paternalismo nas relações entre o médico e o doente 
ou a pessoa assistida, de modo que, em geral, era o médico quem decidia e 
o próprio doente ou a pessoa assistida confiavam nele, consciente de não 
possuir nem as competências nem os conhecimentos necessários para 
poder escolher o que melhor lhe convém. Por outro lado, estava totalmente 
convencido de que o médico agia sempre para o seu bem.

O «doente pós-moderno», como hoje se diz, já não pensa da mesma 
maneira. Tem consciência dos seus direitos, entre os quais se encontra o 
direito à vida e à tutela da sua saúde, sendo estes prioritários. Além disso, 
tem consciência de ser o único titular destes direitos, cuja defesa não pode 
delegar noutros, pelo menos enquanto tiver o uso da razão.

Esta mudança de paradigma não aconteceu sem sofrimento e o paterna-
lismo do passado foi substituído por um contratualismo exasperado, que 
faz com que a relação entre o médico e o doente seja entendida como um 
simples «contrato», em virtude do qual ambos são obrigados a respeitar as 
cláusulas. É evidente que a superação destas posições opostas não pode 
senão ser a de uma autêntica aliança terapêutica na qual o médico coopera 
com o doente para realizar o seu maior bem, respeitando as escolhas de 
cada um. Para que tudo isto se possa levar a cabo da melhor forma possível 
é fundamental entender o que é a autonomia do doente.

Segundo uma interpretação clássica, uma escolha é considerada autónoma 
quando se respeitam três condições. A primeira é a intencionalidade: deve 
tratar-se de uma escolha totalmente «voluntária» e não apenas desejada. 
Em segundo lugar, deve existir um conhecimento daquilo que se decide. 
Naturalmente, tudo isto põe em questão o problema da verdade a ser 
dita ao doente ou à pessoa assistida, da qual se falou no ponto anterior e 
para o qual se remete. Por fim, a escolha deve manifestar-se em ausência 
de controlo externo. Isto significa que não deve haver qualquer forma de 

86 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

como pessoa. Por vezes, existem motivos de verdadeiro amor para ocultar 
a verdade, por exemplo, quando só se provocaria um dano inútil.

Entre os fatores que influem naquilo que convém dizer, podemos mencionar 
a firmeza do doente ou da pessoa assistida e a sua força de espírito, as suas 
convicções pessoais e o seu equilíbrio psíquico, assim como o tipo de relação 
existente entre o médico e o doente. Do mesmo modo, não se devem 
ignorar as circunstâncias económicas, familiares ou sociais que rodeariam 
o doente depois da consulta médica. Adquirem, porém, especial relevo o 
diagnóstico e o prognóstico.

O conhecimento certo de uma morte inevitável e próxima deve ser comu-
nicado ao doente para que ele possa preparar-se para o último ato da sua 
vida. Este dever pressupõe a capacidade da pessoa assumir e representar 
bem o seu papel nesse momento decisivo. Deixar-lhe alguma esperança 
(«uma nesga de céu aberto», como a denominam alguns) pode ajudar, 
não esquecendo, porém, que ajudando o doente a enfrentar a realidade 
sem falsidade, podemos abrir caminho a outro tipo de esperança que lhe 
permite assumir a verdade com mais coragem e realizar-se assim plenamente 
como pessoa humana. Isto acontece também no caso de pessoas que não 
acreditam na vida futura, mas que foram capazes de dar algum sentido à 
sua vida e à relação com os outros. 

O titular do direito a conhecer a verdade é o próprio doente ou a pessoa 
assistida, quando adultos e senhores de si. Quando não for capaz de assumir 
a própria responsabilidade, por não ter alcançado a maturidade necessária 
ou devido a qualquer outra causa, a informação requerida deve ser comu-
nicada a quem tiver o dever ou o poder de tomar decisões em seu nome, 
como representantes de confiança e interessados no bem do doente ou da 
pessoa assistida. Estando o doente ou a pessoa assistida na posse das suas 
faculdades, só se deve dizer aos seus familiares e pessoas mais chegadas, 
segundo o nosso critério razoável, aquilo que eles lhes desejariam comunicar.



88 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

coação (nem sequer a que poderia derivar da influência que o médico exerce 
sobre o doente, ou do medo de uma possível interrupção do tratamento 
por parte dele), nem de manipulação (por exemplo, o facto de se alterar 
ou distorcer a verdade, mesmo que isso seja feito pelo suposto bem do 
próprio doente ou da pessoa assistida). Frequentemente, acrescenta-se a 
estes critérios ainda a ausência de «persuasão», embora mais prudentemente 
acreditemos que uma tentativa de persuasão, equilibrada e respeitosa, deva 
ser considerada como algo devido, se tiver com objetivo o bem efetivo do 
doente ou da pessoa assistida.

Naturalmente, no plano pragmático, estes critérios relativos à autonomia 
do doente ou da pessoa assistida manifestam-se plenamente no consen-
timento dado ao ato médico, seja ele de diagnóstico ou terapêutico. Para 
uma modalidade mais orgânica de obtenção do consentimento poderá ser 
oportuno que as diferentes Casas ou Províncias disponham de formulários 
específicos a serem utilizados na prática clínica de vários Centros. É funda-
mental que todos os profissionais de saúde compreendam que o pedido 
de consentimento não é um procedimento de caráter legal destinado a 
salvaguardar os profissionais, mas um direito do doente ou pessoa assistida 
e, como tal, implica uma específica obrigação ética por parte dos próprios 
profissionais.

Por fim, é necessário refletir sobre os limites da autonomia. Embora ela seja 
o primeiro princípio da bioética e na qual se baseia a maioria dos proble-
mas bioéticos contemporâneos, a autonomia não pode ser considerada 
como um princípio absoluto, nem superior a todos os outros. Há limites 
objetivos para a autonomia das escolhas, como as que em primeiro lugar 
dizem respeito à vida, que não pode ser objeto imediato e incondicional de 
escolha por parte do doente ou da pessoa assistida. Isso levaria a legitimar 
qualquer tipo de suicídio. Pelo contrário, é necessário considerar que, na 
relação com o doente ou a pessoa assistida, o valor supremo a respeitar 
não é a sua autonomia mas antes o seu bem, que naturalmente inclui 
também a autonomia.



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 89| 

Além disso, dentro dos limites da autonomia, devemos também incluir 
os de ordem cultural e religiosa. No primeiro âmbito, de facto, podem 
existir comportamentos considerados ilícitos somente pela própria religião, 
enquanto no contexto de outras culturas, a autonomia nem sempre é um 
valor de caráter individual, assumindo uma dimensão coletiva. O indivíduo 
é considerado parte do grupo e é este, o grupo, que é plenamente detentor 
do poder de decisão. 

5.1.2.4. Liberdade de consciência
O direito à liberdade de consciência, claramente formulado no artigo 
18.º da Declaração Universal dos Direitos Humanos e inserido na maioria 
das Constituições dos Estados modernos, é exigido pela dimensão ética 
do ser humano e pela autocompreensão da sua existência como dom e 
como projeto a realizar. Por conseguinte, todas as pessoas têm direito ao 
respeito pelo seu pensamento, bem como pelas suas opções filosóficas, 
ideológicas, políticas e culturais, desde que não sejam lesivas de direitos 
humanos fundamentais. Esta condição assume hoje uma importância 
especial face ao multiculturalismo e à diversidade de opções éticas da 
sociedade contemporânea.

Este âmbito diz respeito de modo particular à dimensão religiosa da exis-
tência. Neste caso, devemos recordar que a declaração Dignitatis Humanae, 
do Concílio Vaticano II, começa precisamente por afirmar que «a pessoa 
tem direito à liberdade religiosa».

O exercício desta liberdade está evidentemente condicionada pelo princípio 
geral da responsabilidade pessoal e social, isto é, pelo facto de cada pessoa 
ou grupo social terem obrigação de respeitar os direitos dos outros e os 
deveres para com os outros e o bem comum. Estes limites concretizam-se 
na exigência de um ordenamento jurídico que tutele concretamente tal 
liberdade religiosa e defenda de um injusto proselitismo.

Cada pessoa e todas as Igrejas têm o direito de manifestar a sua fé. O direito 
à liberdade religiosa inclui o direito a dar esse testemunho, respeitando a 

88 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

coação (nem sequer a que poderia derivar da influência que o médico exerce 
sobre o doente, ou do medo de uma possível interrupção do tratamento 
por parte dele), nem de manipulação (por exemplo, o facto de se alterar 
ou distorcer a verdade, mesmo que isso seja feito pelo suposto bem do 
próprio doente ou da pessoa assistida). Frequentemente, acrescenta-se a 
estes critérios ainda a ausência de «persuasão», embora mais prudentemente 
acreditemos que uma tentativa de persuasão, equilibrada e respeitosa, deva 
ser considerada como algo devido, se tiver com objetivo o bem efetivo do 
doente ou da pessoa assistida.

Naturalmente, no plano pragmático, estes critérios relativos à autonomia 
do doente ou da pessoa assistida manifestam-se plenamente no consen-
timento dado ao ato médico, seja ele de diagnóstico ou terapêutico. Para 
uma modalidade mais orgânica de obtenção do consentimento poderá ser 
oportuno que as diferentes Casas ou Províncias disponham de formulários 
específicos a serem utilizados na prática clínica de vários Centros. É funda-
mental que todos os profissionais de saúde compreendam que o pedido 
de consentimento não é um procedimento de caráter legal destinado a 
salvaguardar os profissionais, mas um direito do doente ou pessoa assistida 
e, como tal, implica uma específica obrigação ética por parte dos próprios 
profissionais.

Por fim, é necessário refletir sobre os limites da autonomia. Embora ela seja 
o primeiro princípio da bioética e na qual se baseia a maioria dos proble-
mas bioéticos contemporâneos, a autonomia não pode ser considerada 
como um princípio absoluto, nem superior a todos os outros. Há limites 
objetivos para a autonomia das escolhas, como as que em primeiro lugar 
dizem respeito à vida, que não pode ser objeto imediato e incondicional de 
escolha por parte do doente ou da pessoa assistida. Isso levaria a legitimar 
qualquer tipo de suicídio. Pelo contrário, é necessário considerar que, na 
relação com o doente ou a pessoa assistida, o valor supremo a respeitar 
não é a sua autonomia mas antes o seu bem, que naturalmente inclui 
também a autonomia.



90 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

justiça e a dignidade da consciência dos outros. Mas o «proselitismo» é uma 
corrupção do testemunho, pois consiste em comportamentos abusivos e 
impertinentes no exercício do testemunho cristão que ofendem a liberdade 
religiosa do próximo. Segundo o Conselho Mundial das Igrejas e de acordo 
com o Secretariado para a Unidade dos Cristãos, as principais atitudes 
reprováveis são as seguintes:

• Todo o tipo de pressões físicas, morais ou sociais que conduzam à 
alienação ou privação do discernimento pessoal, da livre vontade e 
de uma plena autonomia e responsabilidade do indivíduo;

• Qualquer benefício material ou temporal, oferecido abertamente 
ou de forma indireta, em troca da aceitação da fé de quem dá tes-
temunho dela;

• Qualquer benefício que provenha do estado de necessidade no 
qual se poderia encontrar quem recebe o testemunho, ou da sua 
condição de debilidade social ou falta de instrução em vista de o 
converter ao próprio credo;

• Seja o que for que possa suscitar suspeitas sobre a boa-fé do outro;
• Qualquer alusão que denote falta de justiça ou de caridade para com 

os crentes de outras comunidades cristãs ou de outras religiões não 
cristãs, com o fim de os tornar adeptos; ataques ofensivos que firam 
os sentimentos de outros cristãos ou membros de outras religiões.

5.1.3. Deveres das pessoas assistidas 
Em paralelo com os direitos dos doentes e das outras pessoas assistidas, 
embora muito menos elaborados no plano da bioética e da prática, estão 
os deveres das mesmas. 

5.1.3.1. Respeito pela Instituição e pelos seus princípios
As instituições de saúde da Ordem Hospitaleira são estruturas confessionais 
de declarada matriz católica. Precisamente por isso, a sua missão, expressão 
da missão universal da Igreja, dirige-se a todos sem qualquer discriminação 
de caráter ético, ideológico ou religioso. Mas, ao mesmo tempo, aqueles que 



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 91| 

não compartilham a fé católica ou os princípios de uma assistência que se 
inspira neles têm o dever de respeitar o espírito que anima tais estruturas. 
Por conseguinte, devem abster-se de qualquer conduta que possa estar em 
claro contraste com quanto professado por essas instituições. Este facto, 
naturalmente, não exclui eventuais reivindicações em relação a injustiças ou 
negligências realmente ocorridas (mas que o são independentemente da 
confissão religiosa) nem o justo respeito pela sua filiação religiosa, como já se 
afirmou relativamente aos direitos do doente e das outras pessoas assistidas. 

5.1.3.2. Respeito pelos profissionais de saúde
Os profissionais de saúde que, em diferentes posições, assistem o doente 
têm o direito de ser respeitados no seu profissionalismo, dignidade, asseio 
e trabalho, especialmente quando este é particularmente difícil devido à 
responsabilidade que implica. Por conseguinte, o doente deve respeitá-los, 
sabendo que em todo o caso eles se dedicam a cuidar da sua pessoa 
num momento de necessidade. Mesmo se, eventualmente, a assistência 
possa não parecer ser ótima – salvo nos casos de objetiva má prática ou 
negligência – a compreensão que a pessoa doente ou assistida exige em 
relação a si mesma deve ser exercida também em relação aos profissionais 
de saúde. É verdade que se trata de uma relação assimétrica, mas também os 
profissionais de saúde são pessoas com a sua parte de fragilidade, cansaço, 
problemas familiares, económicos, laborais, ansiedades, preocupações e 
mal-estar que podem repercutir-se numa relação que deveria ser sempre 
cordial e empática. Neste sentido, precisamente a estima e a compreensão 
por parte do doente ou da pessoa assistida pode ajudá-los a viverem de 
modo mais humanizante o seu trabalho. 

5.1.3.3. Respeito pelos doentes e pelas pessoas assistidas. 
O doente ou a pessoa assistida não usufrui sozinho da estrutura de saúde 
e, portanto, deve ter em conta os outros doentes ou pessoas assistidas 
que o partilham consigo. Para isso, devem evitar causar-lhes incómodos 
nos momentos em que descansam, especialmente de noite, compativel-
mente com as exigências da terapia. Deverão evitar ruídos e interferências 

90 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

justiça e a dignidade da consciência dos outros. Mas o «proselitismo» é uma 
corrupção do testemunho, pois consiste em comportamentos abusivos e 
impertinentes no exercício do testemunho cristão que ofendem a liberdade 
religiosa do próximo. Segundo o Conselho Mundial das Igrejas e de acordo 
com o Secretariado para a Unidade dos Cristãos, as principais atitudes 
reprováveis são as seguintes:

• Todo o tipo de pressões físicas, morais ou sociais que conduzam à 
alienação ou privação do discernimento pessoal, da livre vontade e 
de uma plena autonomia e responsabilidade do indivíduo;

• Qualquer benefício material ou temporal, oferecido abertamente 
ou de forma indireta, em troca da aceitação da fé de quem dá tes-
temunho dela;

• Qualquer benefício que provenha do estado de necessidade no 
qual se poderia encontrar quem recebe o testemunho, ou da sua 
condição de debilidade social ou falta de instrução em vista de o 
converter ao próprio credo;

• Seja o que for que possa suscitar suspeitas sobre a boa-fé do outro;
• Qualquer alusão que denote falta de justiça ou de caridade para com 

os crentes de outras comunidades cristãs ou de outras religiões não 
cristãs, com o fim de os tornar adeptos; ataques ofensivos que firam 
os sentimentos de outros cristãos ou membros de outras religiões.

5.1.3. Deveres das pessoas assistidas 
Em paralelo com os direitos dos doentes e das outras pessoas assistidas, 
embora muito menos elaborados no plano da bioética e da prática, estão 
os deveres das mesmas. 

5.1.3.1. Respeito pela Instituição e pelos seus princípios
As instituições de saúde da Ordem Hospitaleira são estruturas confessionais 
de declarada matriz católica. Precisamente por isso, a sua missão, expressão 
da missão universal da Igreja, dirige-se a todos sem qualquer discriminação 
de caráter ético, ideológico ou religioso. Mas, ao mesmo tempo, aqueles que 



92 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

durante as visitas dos familiares, por exemplo, mantendo alto o volume do 
televisor, ou ter comportamentos que possam causar incómodo aos outros 
doentes hospitalizados. Mas, se estas são indicações “em negativo”, não 
devemos menosprezar as positivas. A presença simultânea de doentes ou 
de pessoas assistidas é sempre um grande recurso psicológico e, portanto, 
também terapêutico. Estabelecer boas relações, especialmente durante os 
internamentos de longa duração, pode ser uma ajuda eficaz para tornar mais 
aceitável uma estadia que é, no entanto, sempre motivo de desconforto, 
assim como para uma ajuda recíproca durante o tempo da doença.

5.1.3.4. Respeito pela abordagem clínica
A relação terapêutica entre o médico e o doente ou a pessoa assistida 
recorre a uma série de instrumentos clínicos de diferente natureza: entrevista 
anamnésica, análises laboratoriais, diagnóstico por imagens, etc. Ao proceder 
assim, o doente ou a pessoa assistida devem cooperar plenamente com 
quem cuida deles, adotando comportamentos diligentes, nomeadamente: 
ter sempre consigo a documentação clínica anterior, tendo o cuidado na 
sua conservação (sem a amarrotar, manchar, etc.) e não a ocultando, para 
ver se o médico consegue orientar-se mesmo sem ela, nem colocando 
no mesmo plano a sua relação com o médico e a que pode derivar de 
informações recolhidas na Internet; por fim, deve cumprir diligentemente 
as prescrições terapêuticas. 

5.1.3.5. Respeito pelos ambientes
O doente, ou a pessoa assistida, exige, com razão, que a estrutura hospitalar 
em que se encontra seja “hospitaleira”, que os diversos ambientes estejam 
limpos e sejam acolhedores, que os serviços sejam funcionais, que haja 
espaços para os familiares, etc. Precisamente por isso, o doente, ou a pessoa 
assistida, deve ser o primeiro a manter nesse estado tais ambientes. O caráter 
de uma estrutura “pública” não é o facto de ela não pertencer a ninguém, 
mas de ser de todos. Assim, não só deverão ter o máximo cuidado, como 
se estivessem na sua própria casa, mas ainda mais, tratando-se de espaços 
comuns partilhados com outras pessoas. Além disso, na mesma atitude de 



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 93| 

respeito deverão também envolver os outros doentes ou pessoas assistidas 
que partilham com eles a permanência hospitalar, estimulando-os a fazerem 
o mesmo, como que “entregando-lhes” os ambientes nas condições ideais 
em que os encontraram. Esta atenção diz respeito ao bom uso dos equipa-
mentos, a manter limpas (pelo que diz respeito a cada um) as instalações, 
não desfigurar ou sujar as paredes, cuidar dos espaços verdes comuns (se 
os houver), não ficar indiferentes perante comportamentos que possam 
provocar danos (incêndio, alagamentos, etc.). 

5.1.4. Direitos da criança e do adolescente
No âmbito dos direitos do doente, ou da pessoa assistida, assumem particu-
lar importância os direitos específicos dos menores (crianças e adolescentes). 
Entre eles, recordamos: o direito a receber informações de saúde, o direito 
à autodeterminação sobre o próprio estado de saúde (dentro dos limites 
e segundo as regras de quanto se especifica melhor seguidamente, a 
propósito do consenso); o direito à confidencialidade dos dados clínicos; o 
direito à liberdade religiosa e à integridade física. Além disso, para a criança 
hospitalizada é fundamental o direito à presença e ao acompanhamento 
dos seus parentes e à continuidade educativa em âmbito escolar. No âmbito 
destes direitos, limitamo-nos a destacar algumas das principais questões 
emergentes. 

5.1.4.1. Consenso e assenso da criança e do adolescente
Na maioria dos países, o consenso ou desacordo relativamente a atos 
diagnósticos e terapêuticos competem a quem exerce a autoridade parental, 
ou seja, aos pais ou, na sua ausência, ao tutor da criança e do adolescente. 
No entanto, isto não significa que a criança e o adolescente não tenham 
alguma capacidade de decisão ou não devam ser interpelados relativamente 
às intervenções que lhes digam respeito. Nos planos jurídico e médico-legal, 
nos países em que a responsabilidade parental, mesmo em relação a um 
menor emancipado, pertence aos seus pais, o seu será apenas um acordo 
que não exclui o consentimento dos pais, mas no plano ético subsiste o 

92 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

durante as visitas dos familiares, por exemplo, mantendo alto o volume do 
televisor, ou ter comportamentos que possam causar incómodo aos outros 
doentes hospitalizados. Mas, se estas são indicações “em negativo”, não 
devemos menosprezar as positivas. A presença simultânea de doentes ou 
de pessoas assistidas é sempre um grande recurso psicológico e, portanto, 
também terapêutico. Estabelecer boas relações, especialmente durante os 
internamentos de longa duração, pode ser uma ajuda eficaz para tornar mais 
aceitável uma estadia que é, no entanto, sempre motivo de desconforto, 
assim como para uma ajuda recíproca durante o tempo da doença.

5.1.3.4. Respeito pela abordagem clínica
A relação terapêutica entre o médico e o doente ou a pessoa assistida 
recorre a uma série de instrumentos clínicos de diferente natureza: entrevista 
anamnésica, análises laboratoriais, diagnóstico por imagens, etc. Ao proceder 
assim, o doente ou a pessoa assistida devem cooperar plenamente com 
quem cuida deles, adotando comportamentos diligentes, nomeadamente: 
ter sempre consigo a documentação clínica anterior, tendo o cuidado na 
sua conservação (sem a amarrotar, manchar, etc.) e não a ocultando, para 
ver se o médico consegue orientar-se mesmo sem ela, nem colocando 
no mesmo plano a sua relação com o médico e a que pode derivar de 
informações recolhidas na Internet; por fim, deve cumprir diligentemente 
as prescrições terapêuticas. 

5.1.3.5. Respeito pelos ambientes
O doente, ou a pessoa assistida, exige, com razão, que a estrutura hospitalar 
em que se encontra seja “hospitaleira”, que os diversos ambientes estejam 
limpos e sejam acolhedores, que os serviços sejam funcionais, que haja 
espaços para os familiares, etc. Precisamente por isso, o doente, ou a pessoa 
assistida, deve ser o primeiro a manter nesse estado tais ambientes. O caráter 
de uma estrutura “pública” não é o facto de ela não pertencer a ninguém, 
mas de ser de todos. Assim, não só deverão ter o máximo cuidado, como 
se estivessem na sua própria casa, mas ainda mais, tratando-se de espaços 
comuns partilhados com outras pessoas. Além disso, na mesma atitude de 



94 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

dever de considerar em qualquer caso as suas preferências, os seus desejos, 
a sua vontade. Obviamente, tal consideração deve ser proporcional às suas 
capacidades de compreensão, relacionadas aliás com a idade. Como afirma 
a Convenção de Oviedo, “O parecer do menor será tido em conta como 
um fator que será determinante proporcionalmente à sua idade e ao seu 
grau de maturidade”2. Esta exigência de consentimento é particularmente 
importante no caso de experimentação farmacológica. É possível efetuá-la 
no menor desde que, da experiência em questão se preveja pelo menos um 
benefício potencial para o mesmo e um nível aceitável de eventuais danos. 

5.1.4.2. Recém-nascidos com peso extremamente baixo
Nos Centros mais avançados da Ordem colocar-se-á cada vez mais fre-
quentemente um problema de caráter científico relativamente às inter-
venções de reanimação em recém-nascidos de idade gestacional e peso 
extremamente baixos no momento do nascimento (valores inferiores a 
24 semanas e 500 gramas) que, até há ainda muito pouco tempo, eram 
classificados como “abortos”. Os problemas dizem respeito principalmente ao 
resultado da intervenção que, embora muitas vezes permita a sobrevivência 
dos recém-nascidos com poucas centenas de gramas, deixa ao mesmo 
tempo deficiências permanentes. Segundo os critérios gerais inerentes à 
proporcionalidade das terapias, tem-se eticamente o dever de fazer o que 
é “proporcional” à situação em questão, evitando quaisquer medidas de 
obstinação terapêutica. 

5.1.4.3. Conflito de interesses
Na assistência à criança e ao adolescente deve-se ter sempre presente aquilo 
que é o melhor (best interest) para eles. Existem de facto inúmeras situações 
de conflito, desde a assistência mais ordinária e diária às mais delicadas e 
clinicamente complexas formas de assistência que podem contrapor o 
interesse dos pais da criança e do adolescente às destes. Por exemplo, uma 

2 CONSELHO DA EUROPA, Convenção sobre os Direitos Humanos e a Biomedicina, Oviedo 1997, 
op. cit., 6.2.



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 95| 

terapia mais dolorosa, mas mais rápida e mais “conveniente” para a família, 
intervenções de ordem estética para satisfazer necessidades narcisistas, o 
uso de sedativos clinicamente desnecessários, indo até formas de abstenção 
ou, pelo contrário, de intensificação terapêutica não justificadas no plano 
médico. 

5.1.4.4. Experimentação
Também neste âmbito é necessário que prevaleça sempre o interesse da 
criança e do adolescente. De facto, no campo pediátrico surge uma diferença 
relativamente à experimentação do adulto. A experimentação pode não 
se aplicar diretamente, no seu decurso, à pessoa que a ela se submete, ao 
passo que a experimentação na criança e no adolescente deve incluir sempre 
um possível benefício para eles. Além disso, nos estudos realizados aleato-
riamente que prevejam também a participação de indivíduos saudáveis, 
as crianças e os adolescentes que porventura sejam livremente incluídos 
neles não deverão ser sujeitos a tratamentos perigosos ou invasivos. Em 
todo o caso, mesmo se a criança e o adolescente não podem juridicamente 
emitir um consentimento válido, que é sempre reservado aos que detêm 
a sua tutela, podem e devem formular, dentro dos limites e nas formas 
permitidas pelas suas faculdades, o seu assentimento. Sem ele, mesmo 
com o consentimento dos pais, a experimentação não deve ser realizada. 

5.1.4.5. Futilidade
Particularmente delicados, na infância e adolescência, são os problemas 
relativos à futilidade ou à obstinação terapêutica. Se esta merece críticas 
quando praticada em pessoas adultas, é criticável mais ainda quando 
aplicada a crianças e adolescentes submetidos a tratamentos inúteis sem 
resultados clínicos positivos. Mesmo que tais intervenções, na avaliação 
afetiva dos pais, sejam propostas em benefício da criança ou do adolescente, 
nem sempre elas visam verdadeiramente o seu interesse, servindo pelo 
contrário apenas para gratificar os pais na ilusão de terem feito todo o 
possível pela sua vida ou saúde. 

94 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

dever de considerar em qualquer caso as suas preferências, os seus desejos, 
a sua vontade. Obviamente, tal consideração deve ser proporcional às suas 
capacidades de compreensão, relacionadas aliás com a idade. Como afirma 
a Convenção de Oviedo, “O parecer do menor será tido em conta como 
um fator que será determinante proporcionalmente à sua idade e ao seu 
grau de maturidade”2. Esta exigência de consentimento é particularmente 
importante no caso de experimentação farmacológica. É possível efetuá-la 
no menor desde que, da experiência em questão se preveja pelo menos um 
benefício potencial para o mesmo e um nível aceitável de eventuais danos. 

5.1.4.2. Recém-nascidos com peso extremamente baixo
Nos Centros mais avançados da Ordem colocar-se-á cada vez mais fre-
quentemente um problema de caráter científico relativamente às inter-
venções de reanimação em recém-nascidos de idade gestacional e peso 
extremamente baixos no momento do nascimento (valores inferiores a 
24 semanas e 500 gramas) que, até há ainda muito pouco tempo, eram 
classificados como “abortos”. Os problemas dizem respeito principalmente ao 
resultado da intervenção que, embora muitas vezes permita a sobrevivência 
dos recém-nascidos com poucas centenas de gramas, deixa ao mesmo 
tempo deficiências permanentes. Segundo os critérios gerais inerentes à 
proporcionalidade das terapias, tem-se eticamente o dever de fazer o que 
é “proporcional” à situação em questão, evitando quaisquer medidas de 
obstinação terapêutica. 

5.1.4.3. Conflito de interesses
Na assistência à criança e ao adolescente deve-se ter sempre presente aquilo 
que é o melhor (best interest) para eles. Existem de facto inúmeras situações 
de conflito, desde a assistência mais ordinária e diária às mais delicadas e 
clinicamente complexas formas de assistência que podem contrapor o 
interesse dos pais da criança e do adolescente às destes. Por exemplo, uma 

2 CONSELHO DA EUROPA, Convenção sobre os Direitos Humanos e a Biomedicina, Oviedo 1997, 
op. cit., 6.2.



96 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

5.1.4.6. Adolescência
Hoje, o adolescente não só adquiriu um papel social muito diferente do que 
era no passado, mas esta é precisamente a idade com mais riscos devido a 
eventos como as dependências, as doenças sexualmente transmissíveis, a 
gravidez indesejada, distúrbios alimentares, etc. Por outro lado, embora esteja 
ainda sujeito à autoridade parental (com variáveis no plano legislativo nos 
diferentes países, de acordo com a idade), em certas condições são possíveis 
determinados atos, tais como a doação de órgãos ou a interrupção da 
gravidez. Além disso, a particular fragilidade psicológica desta idade, os seus 
problemas psicológicos, a necessidade de autonomia, as crises religiosas, 
o mal-estar familiar, etc., impõem a todos aqueles que se confrontam com 
pessoas que atravessam esta fase da vida uma particular sensibilidade e 
competência humana, além de um conhecimento profundo do mundo da 
juventude, das suas exigências e dos seus momentos críticos. Portanto, o 
adolescente deverá ser informado claramente e de modo inequívoco sobre 
os processos diagnósticos e terapêuticos a que poderá ser submetido e 
deverá igualmente ser reconhecido e respeitado o seu eventual desacordo 
quanto à terapia proposta.

5.2. PROBLEMAS ESPECÍFICOS DA NOSSA AÇÃO 
ASSISTENCIAL

5.2.1. Sexualidade e procriação

5.2.1.1. Procriação responsável
A procriação humana é o caminho mediante o qual Deus coopera com o 
homem que livremente se torna instrumento do seu ato criador através 
da conceção. Daí deriva o grande valor do ato humano de conceber que, 
por isso, é confiado à procriação responsável por parte do casal3. Esta 
responsabilidade procriadora faz com que o casal esteja atento ao duplo 
significado, unitivo e procriador, da sexualidade conjugal. No cumprimento 
desta tarefa tão importante, o casal orientar-se-á à luz da palavra de Deus 

3 JOÃO PAULO II, Evangelium vitae (EV), 44.



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 97| 

e dos ensinamentos da Igreja adquiridos de forma responsável e segundo 
a própria consciência.

Nos Centros da Ordem deverão ser fomentadas todas aquelas estruturas 
que, segundo as formas e as modalidades próprias das situações médicas 
e culturais dos diferentes países, possam incentivar uma responsabilidade 
procriadora, mesmo mediante um adequado aconselhamento (counselling).

Estes mesmos critérios hão-de aplicar-se também aos serviços profissionais 
dos agentes de saúde, tanto a nível de ambulatório como nas intervenções 
em regime de hospitalização.

5.2.1.2. Interrupção voluntária da gravidez
A vida humana é um valor universalmente reconhecido, embora seja 
entendido segundo diferentes sensibilidades históricas e culturais. O seu 
respeito e a tutela da vida humana constituem o fundamento de todas as 
profissões e organizações de saúde.

A tutela da vida estende-se desde o seu princípio até à extinção natural, 
independentemente das modalidades e circunstâncias da fecundação, do 
seu estado de saúde antes e depois do nascimento, das suas expressões 
relacionais, da sua aceitação social. Aliás, qualquer situação de precariedade 
existencial, segundo o exemplo de S. João de Deus, constitui um motivo 
de compromisso, individual e comunitário, para a salvaguarda do dom que 
Deus confia ao homem.

Ao considerar inviolável a vida humana, estabelece-se um princípio ético que 
se deve respeitar, independentemente das complexas questões teológicas 
sobre o momento da «animação» (isto é, a infusão da alma sobrenatural, 
quer tenha lugar no momento da conceção, quer num momento posterior). 
Segundo as equilibradas e prudentes posições manifestadas na instrução 
Donum Vitae e na encíclica Evangelium Vitae, o ser humano deve ser 

96 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

5.1.4.6. Adolescência
Hoje, o adolescente não só adquiriu um papel social muito diferente do que 
era no passado, mas esta é precisamente a idade com mais riscos devido a 
eventos como as dependências, as doenças sexualmente transmissíveis, a 
gravidez indesejada, distúrbios alimentares, etc. Por outro lado, embora esteja 
ainda sujeito à autoridade parental (com variáveis no plano legislativo nos 
diferentes países, de acordo com a idade), em certas condições são possíveis 
determinados atos, tais como a doação de órgãos ou a interrupção da 
gravidez. Além disso, a particular fragilidade psicológica desta idade, os seus 
problemas psicológicos, a necessidade de autonomia, as crises religiosas, 
o mal-estar familiar, etc., impõem a todos aqueles que se confrontam com 
pessoas que atravessam esta fase da vida uma particular sensibilidade e 
competência humana, além de um conhecimento profundo do mundo da 
juventude, das suas exigências e dos seus momentos críticos. Portanto, o 
adolescente deverá ser informado claramente e de modo inequívoco sobre 
os processos diagnósticos e terapêuticos a que poderá ser submetido e 
deverá igualmente ser reconhecido e respeitado o seu eventual desacordo 
quanto à terapia proposta.

5.2. PROBLEMAS ESPECÍFICOS DA NOSSA AÇÃO 
ASSISTENCIAL

5.2.1. Sexualidade e procriação

5.2.1.1. Procriação responsável
A procriação humana é o caminho mediante o qual Deus coopera com o 
homem que livremente se torna instrumento do seu ato criador através 
da conceção. Daí deriva o grande valor do ato humano de conceber que, 
por isso, é confiado à procriação responsável por parte do casal3. Esta 
responsabilidade procriadora faz com que o casal esteja atento ao duplo 
significado, unitivo e procriador, da sexualidade conjugal. No cumprimento 
desta tarefa tão importante, o casal orientar-se-á à luz da palavra de Deus 

3 JOÃO PAULO II, Evangelium vitae (EV), 44.



98 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

respeitado «como pessoa» desde o momento da sua conceção, tendo 
desde essa fase a dignidade própria da pessoa humana4.

É necessário, porém, que a desaprovação do aborto voluntário não se traduza 
em desprezo por quem o pratica. Com caridade cristã, pelo contrário, as 
nossas Obras devem tornar-se centros não só de acolhimento da vida, mas 
também de “reconstrução” de uma existência muitas vezes profundamente 
perturbada por ter praticado uma interrupção da gravidez. Não só a con-
denação do erro não deve implicar a condenação de quem erra, mas deve 
transformar, através do amor, aquele que erra numa pessoa consciente do 
seu erro e, ao mesmo tempo, confiante no perdão de Deus, que nunca falta.

A ilicitude da interrupção voluntária da gravidez não exclui a possibilidade 
que possam praticar-se intervenções farmacológicas ou cirúrgicas destinadas 
a salvaguardar a saúde da mãe e que possam também ter como conse-
quência a morte do feto, desde que esta não seja diretamente desejada, 
que não seja obtida através da intervenção propriamente dita e que esta 
intervenção seja inadiável5.

5.2.1.3. Objeção de consciência 
A inviolabilidade da vida humana exclui que nas Obras da Ordem Hospitaleira 
possam ser praticados não só o aborto voluntário mas também outras 
intervenções que, de facto, suprimam a vida. Os profissionais da saúde que 
nelas trabalham estão, por conseguinte, obrigados à objeção de consciência. 
Esta consiste na recusa de cumprir uma prescrição legal cujos efeitos são 
contrários às próprias convicções ideológicas, morais ou religiosas. Assim, 
no âmbito clínico, pode aplicar-se não só à interrupção da gravidez, mas 
também a certas práticas de procriação assistida, à eutanásia e a algumas 
intervenções suspensivas de terapias vitais. A objeção propriamente dita 
é garantida pelos diferentes sistemas legislativos que regem o âmbito e 

4 CONGREGAÇÃO PARA A DOUTRINA DA FÉ, instrução Dignitas Personae, (2009), 5.
5 Cf. CONSELHO PONTIFÍCIO PARA A PASTORAL DA SAÚDE, Carta dos Profissionais da Saúde, Cidade 

do Vaticano, 1995, § 142.



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 99| 

as modalidades de aplicação. No entanto, como “cláusula de consciência”, 
pode ser aplicado a todas as situações em que o profissional de saúde 
considere não poder, em consciência, cumprir as disposições legais. Neste 
caso, assume plenamente as consequências, também de caráter jurídico. De 
per si, a objeção de consciência é sempre individual. Possíveis acordos locais 
e, recentemente (2010), uma resolução do Conselho da Europa, preveem 
a possibilidade de uma objeção de consciência “institucional” que exonere 
toda a estrutura de saúde, e não apenas os profissionais individualmente, 
de praticar atos que sejam contrários à identidade específica da instituição6. 

5.2.1.4. Diagnóstico pré-natal 
O diagnóstico pré-natal constitui hoje um dos métodos mais sofisticados 
de investigação destinado certamente a ter no futuro uma abrangência 
e aperfeiçoamentos metodológicos cada vez maiores. Pode ser realizado 
mediante métodos não-invasivos, como a ecografia morfológica, a ecocar-
diografia; com métodos invasivos (amniocentese, biopsia de vilo corial) e 
com testes bioquímicos (teste triplo, etc.). Muitas vezes, realiza-se através 
da combinação de alguns deles.

Na sua aplicação imediata, no entanto, a amniocentese não está imune do 
risco de uma configuração incorreta do princípio que a pretende destinada 
a provocar a interrupção abortiva da gravidez. Colocar o problema nestes 
termos significa trair radicalmente o espírito de serviço ao homem que a 
investigação científica encarna no mais alto grau. As maiores expetativas 
têm antes em vista a perspetiva de “terapias intrauterinas” que já começam 

6 Cf. BENTO XVI; Audiência aos Farmacêuticos católicos por ocasião do seu XXV Congresso 
internacional, 29.10.2007.

 Este é o texto da resolução 1763/2010 do Conselho da Europa: Nenhum hospital, estabeleci-
mento ou pessoa pode ser sujeito a pressões, ser responsabilizado ou sofrer qualquer tipo de 
discriminações pela sua recusa de realizar, acolher, colaborar em, ou submeter-se a, um aborto 
ou uma eutanásia (…).

 Em Dezembro de 2011, a Comissão Geral de Bioética da Ordem publicou o documento sobre 
objeção de consciência (disponível no sítio web da Ordem) no qual, além dos princípios gerais, 
são analisadas em pormenor questões como a chamada “cláusula, ou afirmação de consciência”, 
a objeção dos farmacêuticos, a prescrição da “pílula do dia seguinte”, a cooperação no mal, etc.

98 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

respeitado «como pessoa» desde o momento da sua conceção, tendo 
desde essa fase a dignidade própria da pessoa humana4.

É necessário, porém, que a desaprovação do aborto voluntário não se traduza 
em desprezo por quem o pratica. Com caridade cristã, pelo contrário, as 
nossas Obras devem tornar-se centros não só de acolhimento da vida, mas 
também de “reconstrução” de uma existência muitas vezes profundamente 
perturbada por ter praticado uma interrupção da gravidez. Não só a con-
denação do erro não deve implicar a condenação de quem erra, mas deve 
transformar, através do amor, aquele que erra numa pessoa consciente do 
seu erro e, ao mesmo tempo, confiante no perdão de Deus, que nunca falta.

A ilicitude da interrupção voluntária da gravidez não exclui a possibilidade 
que possam praticar-se intervenções farmacológicas ou cirúrgicas destinadas 
a salvaguardar a saúde da mãe e que possam também ter como conse-
quência a morte do feto, desde que esta não seja diretamente desejada, 
que não seja obtida através da intervenção propriamente dita e que esta 
intervenção seja inadiável5.

5.2.1.3. Objeção de consciência 
A inviolabilidade da vida humana exclui que nas Obras da Ordem Hospitaleira 
possam ser praticados não só o aborto voluntário mas também outras 
intervenções que, de facto, suprimam a vida. Os profissionais da saúde que 
nelas trabalham estão, por conseguinte, obrigados à objeção de consciência. 
Esta consiste na recusa de cumprir uma prescrição legal cujos efeitos são 
contrários às próprias convicções ideológicas, morais ou religiosas. Assim, 
no âmbito clínico, pode aplicar-se não só à interrupção da gravidez, mas 
também a certas práticas de procriação assistida, à eutanásia e a algumas 
intervenções suspensivas de terapias vitais. A objeção propriamente dita 
é garantida pelos diferentes sistemas legislativos que regem o âmbito e 

4 CONGREGAÇÃO PARA A DOUTRINA DA FÉ, instrução Dignitas Personae, (2009), 5.
5 Cf. CONSELHO PONTIFÍCIO PARA A PASTORAL DA SAÚDE, Carta dos Profissionais da Saúde, Cidade 

do Vaticano, 1995, § 142.



100 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

a vislumbrar-se e das quais o diagnóstico pré-natal é a premissa essencial. 
Será por conseguinte necessário prestar uma atenção especial de modo 
que os processos de diagnóstico pré-natal não visem apenas a interrupção 
da gravidez no caso de se detetarem malformações fetais. Pelo contrário, 
o compromisso positivo a favor da vida e o acolhimento do mais fraco e 
necessitado, como é um indivíduo malformado, exigem, na fidelidade ao 
carisma de S. João de Deus, um acolhimento mais concreto e eficaz. Isto é 
ainda mais necessário quando a cultura dominante e as políticas de muitos 
estados tendem a negar a vida a indivíduos de alguma forma “imperfeitos”. 
A possibilidade que nas Obras da Ordem se realize este diagnóstico exige, 
ao mesmo tempo, que sejam precisamente essas mesmas Obras a instituir 
serviços qualificados de aconselhamento (counselling) para o casal e a 
família em dificuldade devido ao nascimento de uma criança malformada. 
Além disso, nos últimos tempos, o diagnóstico pré-natal foi também usado, 
especialmente nalguns países, para a eliminação de fetos do sexo feminino, 
apesar de não apresentarem qualquer patologia.

5.2.1.5. Intercetivos e contra gestativos
Trata-se de duas tipologias de fármacos que têm como efeito impedir a 
implantação do embrião no útero ou provocar a sua separação nas fases 
iniciais da nidação. 

RU-486 é a sigla com que se designa um fármaco que, nas fases iniciais da 
gravidez, é capaz de produzir a separação do embrião já fixado nas paredes 
uterinas. Em termos de avaliação moral, portanto, o critério não é diferente 
do que se formulou para a interrupção voluntária da gravidez. Além disso, 
o recurso a este fármaco pode levar também a uma certa banalização do 
ato abortivo que adquire a tipologia de um verdadeiro “aborto em pílula” 
e a uma nova solidão, porque, muitas vezes, o aborto propriamente dito 
pode ocorrer mesmo fora do ambiente hospitalar. 

O termo interceção refere-se, em geral, a todos os métodos que se destinam 
a impedir a implantação do embrião após uma relação sexual “desprotegida”. 
Para serem eficazes, tais métodos devem ser utilizados dentro de 72 horas a 



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 101| 

seguir à relação sexual. E a forma mais comum de interceção é a chamada 
“pílula do dia seguinte”. No entanto, segundo estudos mais recentes, não 
é certo que a ação seja efetivamente de tipo intercetivo podendo ser para 
todos os efeitos um anticoncecional. 

5.2.1.6. Reprodução assistida
São muitos os casais estéreis que recorrem a técnicas de reprodução assistida 
como recurso eficaz para ultrapassar um problema que não depende da 
sua vontade. Nenhum Centro da Ordem pode prestar este serviço sem estar 
altamente qualificado e reconhecido para isso. Neste caso, consideramos 
eticamente aceitável a ajuda aos casais por meio de técnicas de reprodução 
assistida que permitam ao casal procriar na sua intimidade sexual7, utilizando 
gâmetas do casal, e no respeito pela vida do embrião. Se circunstâncias da 
política de saúde exigirem outras intervenções será necessário arbitrarem-se 
soluções aceitáveis ou procurar alternativas. As comissões de ética e bioética 
podem ser nestes casos uma excelente ajuda.

5.2.1.7. Mutilações genitais femininas (MGF)
Trata-se de um fenómeno que existiu sempre mas que só recentemente 
mereceu a atenção da opinião pública. Estamos perante vários tipos de 
intervenção, tendo como denominador comum uma mutilação dos órgãos 
genitais externos da mulher. Além dos danos imediatos (infeção, hemorragia, 
choque, algógeno, etc.) tais práticas podem ter resultados graves mais 
tarde no âmbito sexual e na esfera reprodutiva. Mas é principalmente no 
plano psicológico que as MGF exprimem todo o seu desvalor como forma 
brutal e imotivada de submissão feminina. Portanto, além de uma firme 
condenação de semelhantes procedimentos, é preciso prestar uma atenção 
especial aos cuidados de saúde das mulheres que foram vítimas de tais atos, 
no caso de chegarem a algum Centro da Ordem, não apenas nas regiões 
em que eles ainda ocorrem, mas também noutros em que mulheres que 
sofreram MGF se podem vir a encontrar como emigrantes. Será igualmente 

7 Cf. CONSELHO PONTIFÍCIO PARA A PASTORAL DA SAÚDE, Carta dos Profissionais da Saúde, 21.

100 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

a vislumbrar-se e das quais o diagnóstico pré-natal é a premissa essencial. 
Será por conseguinte necessário prestar uma atenção especial de modo 
que os processos de diagnóstico pré-natal não visem apenas a interrupção 
da gravidez no caso de se detetarem malformações fetais. Pelo contrário, 
o compromisso positivo a favor da vida e o acolhimento do mais fraco e 
necessitado, como é um indivíduo malformado, exigem, na fidelidade ao 
carisma de S. João de Deus, um acolhimento mais concreto e eficaz. Isto é 
ainda mais necessário quando a cultura dominante e as políticas de muitos 
estados tendem a negar a vida a indivíduos de alguma forma “imperfeitos”. 
A possibilidade que nas Obras da Ordem se realize este diagnóstico exige, 
ao mesmo tempo, que sejam precisamente essas mesmas Obras a instituir 
serviços qualificados de aconselhamento (counselling) para o casal e a 
família em dificuldade devido ao nascimento de uma criança malformada. 
Além disso, nos últimos tempos, o diagnóstico pré-natal foi também usado, 
especialmente nalguns países, para a eliminação de fetos do sexo feminino, 
apesar de não apresentarem qualquer patologia.

5.2.1.5. Intercetivos e contra gestativos
Trata-se de duas tipologias de fármacos que têm como efeito impedir a 
implantação do embrião no útero ou provocar a sua separação nas fases 
iniciais da nidação. 

RU-486 é a sigla com que se designa um fármaco que, nas fases iniciais da 
gravidez, é capaz de produzir a separação do embrião já fixado nas paredes 
uterinas. Em termos de avaliação moral, portanto, o critério não é diferente 
do que se formulou para a interrupção voluntária da gravidez. Além disso, 
o recurso a este fármaco pode levar também a uma certa banalização do 
ato abortivo que adquire a tipologia de um verdadeiro “aborto em pílula” 
e a uma nova solidão, porque, muitas vezes, o aborto propriamente dito 
pode ocorrer mesmo fora do ambiente hospitalar. 

O termo interceção refere-se, em geral, a todos os métodos que se destinam 
a impedir a implantação do embrião após uma relação sexual “desprotegida”. 
Para serem eficazes, tais métodos devem ser utilizados dentro de 72 horas a 



102 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

necessário predispor eventuais medidas nas áreas de maior risco para um 
acolhimento adequado e apoio psicológico e humano. 

5.2.1.8. Transsexualidade
Em alguns Centros da Ordem começam a levantar-se questões éticas 
e clínicas em relação às pessoas transsexuais que procuram diferentes 
tipos de intervenção médica ou cirúrgica (de mutilação ou reconstrução) 
para adaptarem o sexo somático ao psíquico. Sobre esta questão não há 
unanimidade de pontos de vista. No plano do respeito pela integridade 
anatómica, tais atos configuram-se, de facto, como uma lesão que não 
tem em vista o tratamento de uma patologia. Mas numa abordagem mais 
ampla do bem integral do doente ou da pessoa assistida, aos quais se 
destina toda a atividade assistencial, trata-se de recompor uma espécie de 
unidade perdida, eliminando aquela que o doente ou a pessoa assistida 
sentem como uma laceração psicossomática irreversível e irrecuperável. 

5.2.2. Doação de órgãos e transplantes

5.2.2.1. Transplante de órgãos
As modernas possibilidades proporcionadas pelos transplantes constituem 
um dos maiores desafios éticos dos nossos tempos, convidando-nos a 
adquirir uma nova visão da solidariedade interpessoal. A prática atual de 
transplantes oferece numerosas opções, nomeadamente:

Transplante de cadáver. É a forma mais comum e mais difundida. Dispor que 
os próprios órgãos sejam doados depois da morte deveria ser considerado 
como um autêntico dever por parte de todas as pessoas e, mais ainda, por 
parte dos cristãos. A Ordem Hospitaleira, neste sentido, une-se aos esforços 
de toda a sociedade para encarnar e difundir a «cultura da doação». Para 
além dos aspetos legislativos que podem fazer com que o consentimento 
para o transplante depois da morte seja mais ou menos explícito, a impor-
tância da doação nunca se deve perder de vista. 



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 103| 

Neste sentido, a dupla colocação da Ordem, por um lado, como expressão 
de um organismo eclesial e, por outro, de uma instituição de saúde, poderia 
contribuir para a sua superação. Não devemos, de facto, transformar o 
dever de prestar culto aos defuntos, em que é rica a piedade cristã, num 
culto aos cadáveres. Permanece, no entanto, esse âmbito de ilicitude para 
transplantes particulares que poderão vir a ser realizados num futuro mais 
ou menos próximo (e que poderão ter a ver com os Centros mais avançados 
da Ordem), como o transplante de cérebro, gônadas, rosto. Trata-se, de facto, 
de intervenções que, de alguma forma, transferem a própria identidade da 
pessoa e não simplesmente um dos seus órgãos. 

• Transplante de órgãos entre seres vivos. Coloca-se um problema 
diferente para os transplantes efetuados a partir de um ser vivo. 
Sendo um gesto de enorme e por vezes heroica oblação, e devido 
às suas características extraordinárias, não se pode considerar como 
um dever ético, como acontece no caso da doação post-mortem. Faz 
parte dos atos extraordinários a que não se está obrigado, mas que 
revelam uma grande e admirável generosidade. Nas várias legislações, 
tais transplantes são reservados aos consanguíneos ou, com algumas 
exceções, as pessoas que tenham laços especiais com o doente 
(conviventes, etc.). Só recentemente se está a avançar a possibilidade 
de estender também a doadores desconhecidos essa possibilidade, 
a qual, no entanto, apresenta diversas reservas éticas. 

• Transplantes de órgãos de animais. É preciso dizer em primeiro lugar 
que este transplante, “em si”, não constitui causa de ilegalidade. No 
entanto, existem outras problemáticas específicas. A primeira poderia 
ser de caráter psicológico-emocional dado que o destinatário acabaria 
por viver com um órgão de um animal irracional dentro de si. Em 
segundo lugar, numa discussão geral, poderia envolver a utilização 
de animais neste sentido. De facto, embora reconhecendo na vida 
do animal uma realidade digna de tutela, numa hierarquia de valores 
a vida animal está subordinada à vida humana e, em caso de conflito 
entre as duas ou de necessidade existencial, um antropocentrismo 
saudável e sereno privilegia o homem em relação ao animal. 

102 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

necessário predispor eventuais medidas nas áreas de maior risco para um 
acolhimento adequado e apoio psicológico e humano. 

5.2.1.8. Transsexualidade
Em alguns Centros da Ordem começam a levantar-se questões éticas 
e clínicas em relação às pessoas transsexuais que procuram diferentes 
tipos de intervenção médica ou cirúrgica (de mutilação ou reconstrução) 
para adaptarem o sexo somático ao psíquico. Sobre esta questão não há 
unanimidade de pontos de vista. No plano do respeito pela integridade 
anatómica, tais atos configuram-se, de facto, como uma lesão que não 
tem em vista o tratamento de uma patologia. Mas numa abordagem mais 
ampla do bem integral do doente ou da pessoa assistida, aos quais se 
destina toda a atividade assistencial, trata-se de recompor uma espécie de 
unidade perdida, eliminando aquela que o doente ou a pessoa assistida 
sentem como uma laceração psicossomática irreversível e irrecuperável. 

5.2.2. Doação de órgãos e transplantes

5.2.2.1. Transplante de órgãos
As modernas possibilidades proporcionadas pelos transplantes constituem 
um dos maiores desafios éticos dos nossos tempos, convidando-nos a 
adquirir uma nova visão da solidariedade interpessoal. A prática atual de 
transplantes oferece numerosas opções, nomeadamente:

Transplante de cadáver. É a forma mais comum e mais difundida. Dispor que 
os próprios órgãos sejam doados depois da morte deveria ser considerado 
como um autêntico dever por parte de todas as pessoas e, mais ainda, por 
parte dos cristãos. A Ordem Hospitaleira, neste sentido, une-se aos esforços 
de toda a sociedade para encarnar e difundir a «cultura da doação». Para 
além dos aspetos legislativos que podem fazer com que o consentimento 
para o transplante depois da morte seja mais ou menos explícito, a impor-
tância da doação nunca se deve perder de vista. 



104 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

5.2.2.2. Certificação da morte
Para que se possam retirar os órgãos de um cadáver apresenta-se, na maior 
parte dos transplantes, o delicado problema da certificação da morte, 
embora esta dificuldade não surja apenas no caso dos transplantes. É 
evidente que só a um indivíduo que esteja efetivamente morto se pode 
retirar um órgão. Precisamente por isso existem nos dias de hoje critérios 
rigorosos para a sua verificação, codificados na maior parte dos sistemas 
legislativos. Nos casos em que se aceitam os critérios da morte cerebral, 
validados pela comunidade científica internacional e plenamente reconhe-
cidos pela Igreja Católica, um indivíduo está morto quando, com base em 
alguns parâmetros de ordem clínica e/ou instrumental, não existe qualquer 
atividade, irreversivelmente, tanto no córtex cerebral como no tronco 
encefálico8. De facto, a morte é um processo, não um acontecimento, e 
portanto o momento final da existência terrena não constitui a morte da 
totalidade do organismo – que, nalgumas partes continua a viver, mesmo 
depois da interrupção da atividade cerebral –, mas a morte do organismo 
como um todo.

5.2.3. Doentes crónicos em fase avançada de doença

5.2.3.1. Eutanásia
O respeito pela vida, que começa desde o princípio, prolonga-se durante 
toda a duração da existência até ao seu fim natural9. Com o termo euta-
násia referimo-nos à morte provocada, ou procurada, tanto mediante 
procedimentos que de maneira deliberada e voluntária a possam causar 
(impropriamente, eutanásia ativa), como através da omissão, ou abstenção, 
de procedimentos que a possam evitar. Esta segunda forma define-se de 
modo igualmente impróprio como «eutanásia passiva», uma expressão 
que é ambígua e inadequada: ou se trata de uma supressão deliberada da 
vida – realizada quer cometendo-a quer abstendo-se –, ou se trata apenas 
de evitar uma inútil obstinação, ou encarniçamento, terapêuticos (mas, 

8 Ibid., 129.
9 Cf. EV, 57.



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 105| 

neste caso, não se trata de eutanásia). Cada vez mais frequentemente é 
utilizada a expressão suicídio, ou morte, medicamente assistidos para indicar 
a eutanásia solicitada pelo doente e, de certo modo, fazer recair sobre ele 
toda a responsabilidade. Na realidade, isso não elimina a responsabilidade 
do médico e a sua direta cooperação no ato.

Aplicando o mesmo princípio do duplo efeito, já referido, ao aborto volun-
tário, não constitui um ato de eutanásia a intervenção que se proponha 
para melhorar uma condição patológica do indivíduo (por exemplo, para 
eliminar a dor), mas que possa também implicar, de forma inevitável e não 
desejada, uma possível antecipação da morte.

O dever de garantir a todos uma morte digna da pessoa humana implica, 
em qualquer caso, o cuidado até ao último instante da vida. A profunda 
diferença que existe entre a cura (cure) e o cuidado (care), faz com que 
não haja doentes incuidáveis, embora haja alguns que são incuráveis. A 
alimentação parenteral apropriada, a limpeza das feridas, a higiene corporal, 
as condições ambientais adequadas, são direitos essenciais, dos quais não 
se pode privar nenhum doente até ao derradeiro instante da sua existência.

5.2.3.2. Declarações antecipadas de vontade
São constituídas por um documento – também chamado «testamento vital» 
(living will) – que exprime a vontade da pessoa de que sejam respeitados 
os seus valores e as suas convicções no caso de um dia, devido a qualquer 
lesão ou doença, ficar incapaz de a manifestar. Concretamente, pede que em 
tais circunstâncias se respeite o direito a não se ser submetido a tratamentos 
desproporcionados ou inúteis; a que não se prolongue o processo de morrer 
de forma insensata e que sejam aliviados os sofrimentos com fármacos 
apropriados, mesmo se isso comportar uma diminuição da duração da 
vida10. Além disso, pode-se designar nesse documento um procurador de 

10 CONGREGAÇÃO PARA A DOUTRINA DA FÉ, Declaração sobre a Eutanásia, 5 de Maio de 1980, 
III-IV.

104 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

5.2.2.2. Certificação da morte
Para que se possam retirar os órgãos de um cadáver apresenta-se, na maior 
parte dos transplantes, o delicado problema da certificação da morte, 
embora esta dificuldade não surja apenas no caso dos transplantes. É 
evidente que só a um indivíduo que esteja efetivamente morto se pode 
retirar um órgão. Precisamente por isso existem nos dias de hoje critérios 
rigorosos para a sua verificação, codificados na maior parte dos sistemas 
legislativos. Nos casos em que se aceitam os critérios da morte cerebral, 
validados pela comunidade científica internacional e plenamente reconhe-
cidos pela Igreja Católica, um indivíduo está morto quando, com base em 
alguns parâmetros de ordem clínica e/ou instrumental, não existe qualquer 
atividade, irreversivelmente, tanto no córtex cerebral como no tronco 
encefálico8. De facto, a morte é um processo, não um acontecimento, e 
portanto o momento final da existência terrena não constitui a morte da 
totalidade do organismo – que, nalgumas partes continua a viver, mesmo 
depois da interrupção da atividade cerebral –, mas a morte do organismo 
como um todo.

5.2.3. Doentes crónicos em fase avançada de doença

5.2.3.1. Eutanásia
O respeito pela vida, que começa desde o princípio, prolonga-se durante 
toda a duração da existência até ao seu fim natural9. Com o termo euta-
násia referimo-nos à morte provocada, ou procurada, tanto mediante 
procedimentos que de maneira deliberada e voluntária a possam causar 
(impropriamente, eutanásia ativa), como através da omissão, ou abstenção, 
de procedimentos que a possam evitar. Esta segunda forma define-se de 
modo igualmente impróprio como «eutanásia passiva», uma expressão 
que é ambígua e inadequada: ou se trata de uma supressão deliberada da 
vida – realizada quer cometendo-a quer abstendo-se –, ou se trata apenas 
de evitar uma inútil obstinação, ou encarniçamento, terapêuticos (mas, 

8 Ibid., 129.
9 Cf. EV, 57.



106 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

cuidados de saúde para tomar decisões no caso de o doente já não estar 
em condições de o fazer.

Apresentado desta forma e como declaração de intenções, não há dúvida 
que as diretrizes antecipadas são uma coisa boa e aconselhável. Nos países 
em que não existe uma legislação específica a este respeito, um amplo setor 
da sociedade reclama, com insistência e com razão, a sua tutela jurídica.

A Igreja não pode aceitar de forma alguma que se provoque a morte, 
mesmo que se trate da vontade do interessado, livremente expressa. O 
limite de dispor da própria vida com a intervenção de terceiros, em caso de 
doença ou de invalidez incurável e permanente, até provocar diretamente 
a morte, e a lícita recusa de tratamentos desproporcionados, assinala a 
diferença entre as diretrizes antecipadas aceitáveis para os católicos e as 
outras modalidades de expressão.

Permanece em todo o caso aberto o problema da alimentação assistida que, 
de per si, deve ser considerada como um meio ordinário e proporcionado, 
não podendo ser objeto de disposições antecipadas11. Todavia, as moda-
lidades puramente clínicas com que esta é realizada, podem assimilá-la, 
de acordo com a interpretação de muitos, a uma medida terapêutica 
propriamente dita.

5.2.3.3. Estado vegetativo. 
O estado vegetativo é uma condição que ocorre após um estado mais ou 
menos longo de coma e em que se mantém a atividade do tronco cerebral 
(atividades da vida vegetativa), ao passo que estão ausentes as do córtex 
(consciência, mobilidade voluntária, etc.). Desta condição, que pode durar 
vários anos, é possível por vezes “despertar” com resíduos de deficit mais 
ou menos graves, proporcionais à duração do estado. O despertar torna-se 

11 Cf. Congregação para a doutrina da fé, Respostas a questões da Conferência Episcopal dos 
EUA sobre a alimentação e a hidratação artificial, 1 de agosto de 2007; Nota de comentário 
às respostas a questões da Conferência Episcopal dos EUA sobre a alimentação e a hidratação 
artificial, 14.09.2007.



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 107| 

cada vez mais difícil à medida que nos afastamos temporalmente do evento 
que produziu tal condição. Depois de alguns anos, só excecionalmente isso 
é possível. Por conseguinte, qualquer intervenção sobre alguém que se 
encontre em estado vegetativo tem lugar num indivíduo biologicamente 
vivo, embora numa condição puramente vegetativa e sem quaisquer 
relações subjetivas com o ambiente externo. Os cuidados de saúde deverão 
portanto ser ordinários e proporcionados, evitando quaisquer medidas de 
obstinação terapêutica. 

5.2.3.4 Cuidados paliativos 
Podemos dizer que, desde sempre, o homem recorreu a cuidados paliativos 
quando se ocupou da fase «terminal» da vida de um doente, apoiando-o 
com todos os remédios disponíveis e também ajudando-o, consolando-o, 
acompanhando-o até à morte. Hoje em dia temos uma ideia mais elaborada 
destes cuidados, estruturados a nível operativo (em hospícios e unidades 
de cuidados paliativos, etc.), que nos ajudam a não abandonar ao seu 
destino o doente que sofre de uma doença incurável. Os cuidados paliativos 
apresentam-se, pois, como «cuidados totais», proporcionados à pessoa 
numa relação global de ajuda, encarregando-se de todas as necessidades 
assistenciais12.

Os cuidados paliativos não atuam quando “já não há nada a fazer”, mas 
são exatamente aquilo que se deve fazer para um determinado doente. 
O objetivo não será certamente a cura, visto que ela é impossível, mas a 
concretização de uma série de medidas (por vezes, mesmo tecnicamente 
complexas) para garantir uma boa qualidade de vida durante o tempo que 
lhe resta para viver.

Uma fase particularmente delicada é a transição da terapia para o tratamento 
através de cuidados paliativos. Neste âmbito, assume uma importância 
particular nesta fase o chamado tratamento simultâneo (simultaneous 
care) ou seja, a utilização simultânea de duas modalidades de tratamento, 

12 Cf. EV, 65.

106 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

cuidados de saúde para tomar decisões no caso de o doente já não estar 
em condições de o fazer.

Apresentado desta forma e como declaração de intenções, não há dúvida 
que as diretrizes antecipadas são uma coisa boa e aconselhável. Nos países 
em que não existe uma legislação específica a este respeito, um amplo setor 
da sociedade reclama, com insistência e com razão, a sua tutela jurídica.

A Igreja não pode aceitar de forma alguma que se provoque a morte, 
mesmo que se trate da vontade do interessado, livremente expressa. O 
limite de dispor da própria vida com a intervenção de terceiros, em caso de 
doença ou de invalidez incurável e permanente, até provocar diretamente 
a morte, e a lícita recusa de tratamentos desproporcionados, assinala a 
diferença entre as diretrizes antecipadas aceitáveis para os católicos e as 
outras modalidades de expressão.

Permanece em todo o caso aberto o problema da alimentação assistida que, 
de per si, deve ser considerada como um meio ordinário e proporcionado, 
não podendo ser objeto de disposições antecipadas11. Todavia, as moda-
lidades puramente clínicas com que esta é realizada, podem assimilá-la, 
de acordo com a interpretação de muitos, a uma medida terapêutica 
propriamente dita.

5.2.3.3. Estado vegetativo. 
O estado vegetativo é uma condição que ocorre após um estado mais ou 
menos longo de coma e em que se mantém a atividade do tronco cerebral 
(atividades da vida vegetativa), ao passo que estão ausentes as do córtex 
(consciência, mobilidade voluntária, etc.). Desta condição, que pode durar 
vários anos, é possível por vezes “despertar” com resíduos de deficit mais 
ou menos graves, proporcionais à duração do estado. O despertar torna-se 

11 Cf. Congregação para a doutrina da fé, Respostas a questões da Conferência Episcopal dos 
EUA sobre a alimentação e a hidratação artificial, 1 de agosto de 2007; Nota de comentário 
às respostas a questões da Conferência Episcopal dos EUA sobre a alimentação e a hidratação 
artificial, 14.09.2007.



108 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

cuidados terapêuticos e paliativos, podendo-se assim obter as vantagens 
de ambas, com um benefício nítido em termos de melhoria clínica, por um 
lado, e melhor qualidade de vida, por outro. Esta dupla abordagem oferece 
também a possibilidade de ser inserida em investigação clínica, etc. Por um 
lado, o doente pode vir a beneficiar de ulteriores oportunidades terapêuticas 
e, por outro, não é forçado a escolher apenas entre duas diversas tipologias 
de assistência.

À luz destas considerações, as instituições da Ordem Hospitaleira que se 
ocupam de doentes na fase avançada da sua doença deveriam predispor, 
na medida possível, unidades de cuidados paliativos, destinadas a tornar 
mais suportável ao doente a fase terminal da doença e, ao mesmo tempo, 
garantir ao doente um adequado acompanhamento humano.

5.2.3.5. Sedação paliativa
Também chamada sedação “farmacológica” ou, impropriamente, “terminal”, 
trata-se de um procedimento terapêutico indicado para todas as situações 
em que as fases terminais da vida envolvem dor, ansiedade e medo, que 
não se podem superar de outra forma. Por mais que seja desejável viver 
com lucidez e plena consciência essa última fase da vida, nas pessoas em 
que esta é unicamente uma fonte de sofrimento, é possível fornecer tal 
tratamento de acordo com o doente e sem finalidades de eutanásia. No 
caso de esse tratamento resultar numa possível aceleração do processo que 
conduz à morte, ele seria em todo o caso lícito, desde que se respeitem as 
condições do chamado princípio do duplo efeito13. 

5.2.3.6. Feto terminal
Com este termo referimo-nos a todas as condições patológicas fetais 
incompatíveis com a vida, quer de natureza genética e/ou malformações 
(anencefalia, agenesia renal, algumas doenças cromossómicas, etc.) que 
resultem de patologias materna-fetais (atrasos graves no crescimento, 

13 Cf. Pio XII, Alocução à Sociedade Italiana de Anestesiologia, 24 de fevereiro de 1957; Congregação 
para a doutrina da fé, Declaração sobre a eutanásia, 5 de maio de 1980, III.



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 109| 

patologias placentárias ou do cordão umbilical, etc.). Tais condições colocam 
delicadas questões bioéticas inerentes em qualquer caso ao respeito pela 
vida humana e, por conseguinte, implicam a rejeição do aborto, mesmo 
quando fosse definido como “terapêutico”, embora, em certos casos, seja 
possível antecipar o parto sem uma direta supressão do feto destinado a 
morte certa em breve tempo. 

5.2.4. Ética da terapia 

5.2.4.1. Proporcionalidade dos tratamentos
Embora estejam orientados para a promoção da saúde, os nossos hospitais 
não podem considerar a morte como um fenómeno que deva ser removido, 
mas antes como parte integrante do decurso da vida, especialmente impor-
tante para a realização plena e transcendente do doente. Por conseguinte, 
cada doente deve ser correspondido no seu direito a não ser impedido, 
mas antes ajudado a assumir responsavelmente o acontecimento da 
própria morte, em harmonia com a sua religião e seu sentido da vida. A 
isso opor-se-ia esconder-lhe a verdade, ou privá-lo, sem uma verdadeira e 
urgente necessidade, das suas habituais relações com a família, os amigos, 
a comunidade religiosa e ideológica. Só assim se realizará, mesmo nestes 
momentos definitivos da existência, a humanização da medicina. 

Obviamente, isto implica viver com plena responsabilidade e dignidade o 
momento da própria morte. Se, por um lado, não se deve provocar direta-
mente a chegada desse momento, por outro, também não se deve insistir 
em tratamentos que não influam significativamente no prolongamento da 
vida ou da sua qualidade, só dilatando assim a agonia numa inútil obstinação 
terapêutica. Cada um tem o direito de morrer com dignidade e serenidade 
sem tormentos inúteis, praticando todos, mas somente, os tratamentos que 
sejam realmente proporcionados14.

14 Cf. CONGREGAÇÃO PARA A DOUTRINA DA FÉ, Declaração sobre a Eutanásia, ibidem.

108 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

cuidados terapêuticos e paliativos, podendo-se assim obter as vantagens 
de ambas, com um benefício nítido em termos de melhoria clínica, por um 
lado, e melhor qualidade de vida, por outro. Esta dupla abordagem oferece 
também a possibilidade de ser inserida em investigação clínica, etc. Por um 
lado, o doente pode vir a beneficiar de ulteriores oportunidades terapêuticas 
e, por outro, não é forçado a escolher apenas entre duas diversas tipologias 
de assistência.

À luz destas considerações, as instituições da Ordem Hospitaleira que se 
ocupam de doentes na fase avançada da sua doença deveriam predispor, 
na medida possível, unidades de cuidados paliativos, destinadas a tornar 
mais suportável ao doente a fase terminal da doença e, ao mesmo tempo, 
garantir ao doente um adequado acompanhamento humano.

5.2.3.5. Sedação paliativa
Também chamada sedação “farmacológica” ou, impropriamente, “terminal”, 
trata-se de um procedimento terapêutico indicado para todas as situações 
em que as fases terminais da vida envolvem dor, ansiedade e medo, que 
não se podem superar de outra forma. Por mais que seja desejável viver 
com lucidez e plena consciência essa última fase da vida, nas pessoas em 
que esta é unicamente uma fonte de sofrimento, é possível fornecer tal 
tratamento de acordo com o doente e sem finalidades de eutanásia. No 
caso de esse tratamento resultar numa possível aceleração do processo que 
conduz à morte, ele seria em todo o caso lícito, desde que se respeitem as 
condições do chamado princípio do duplo efeito13. 

5.2.3.6. Feto terminal
Com este termo referimo-nos a todas as condições patológicas fetais 
incompatíveis com a vida, quer de natureza genética e/ou malformações 
(anencefalia, agenesia renal, algumas doenças cromossómicas, etc.) que 
resultem de patologias materna-fetais (atrasos graves no crescimento, 

13 Cf. Pio XII, Alocução à Sociedade Italiana de Anestesiologia, 24 de fevereiro de 1957; Congregação 
para a doutrina da fé, Declaração sobre a eutanásia, 5 de maio de 1980, III.



110 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

Entre os meios desproporcionados podemos mencionar: modestas pers-
petivas de melhoria clínica, uso de fármacos ou dispositivos extremamente 
caros ou difíceis de obter, rejeição psicológica insuperável (mutilação grave, 
etc.), dificuldades assistenciais extremas, etc. 

Os tratamentos desproporcionados podem, portanto, ser uma verdadeira 
futilidade em termos da sua relevância clínica. Nesse caso, a sua recusa 
pode configurar um autêntico dever moral.

5.2.4.2. Urgências 
Em muitos Centros da Ordem existem serviços de urgências ou áreas de 
emergência. A maior parte dos problemas éticos que surgem têm preci-
samente a ver com a situação de emergência apresentada pelos doentes. 
Em muitos casos, por exemplo, o estado de necessidade não permite que 
se peça o consentimento com todos os requisitos que isso implicaria. Em 
caso de forte conflito far-se-á recurso a quanto prescrito pelos códigos de 
deontologia médica e no respeito pelos sistemas legislativos dos vários 
países. Além disso, é preciso prestar uma atenção especial às condições 
psicológicas das pessoas que acompanham um doente, muitas vezes 
fortemente abaladas no plano emocional. 

5.2.4.3. Cuidados Intensivos
As unidades de cuidados intensivos (cardiologia, reanimação, etc.) exigem 
muita atenção não apenas às condições clínicas mas também psicológicas 
do doente. Trata-se, de facto, de estruturas em que o doente tem perfeita 
consciência de estar numa situação crítica, cujo êxito pode mesmo ser 
infausto. Além disso, na maioria das vezes, esta condição de ansiedade 
ameaça agravar também as condições clínicas. Até mesmo o papel dos 
familiares pode ser modesto, tendo em conta a necessidade frequente de 
os isolar do contato direto com os seus familiares. É, portanto, necessário 
garantir que a hospitalização se verifique com aquela abordagem huma-
nizadora que constituirá parte integrante da terapia. 



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 111| 

5.2.4.4. Terapia da dor 
A dor física e o sofrimento psíquico afligem desde tempos imemoriais a 
humanidade que, por um lado, procura combatê-la e, por outro, muitas vezes 
se resigna a conviver com eles. Houve também um mal entendido ascetismo 
cristão (designado hoje com o nome de dolorismo) que interpretou mal 
os ensinamentos evangélicos tomando-os à letra ou considerando-os 
inelutáveis. Se, por um lado, a dor o sofrimento devem ser encarados 
com firmeza, por outro, é preciso combatê-los com todos os meios que 
a medicina nos oferece hoje. Infelizmente, nem sempre nas estruturas de 
saúde é adequadamente praticada a terapia da dor. Nos Centros da Ordem, 
um sinal importante de atenção aos doentes e de humanização deve ser 
também a prática de uma adequada terapia da dor. 

5.2.4.5. Medicina estética
Em muitos dos atuais contextos sociais, especialmente no mundo ocidental, 
a atenção à própria imagem, juntamente com o desejo de uma qualidade 
da vida cada vez mais refinada, levaram a uma procura crescente de inter-
venções, tanto da medicina como da cirurgia, no campo da medicina 
estética. Esta disciplina pertence mais à medicina dos desejos do que às 
necessidades de saúde propriamente dita, embora faça parte da medicina 
e, sendo exercida nalguns Centros da Ordem, não pode ser subestimada. 
Os critérios de discernimento ético da sua procura e do seu exercício farão 
referência para efeitos da sua aplicação a uma adequada proporcionalidade 
entre custos e benefícios, mas, acima de tudo, ao significado que assume 
em relação ao bem geral da pessoa.

5.2.5. Investigação em seres humanos

5.2.5.1. Experimentação clínica
A investigação científica foi desde sempre um dos principais motores com 
que se levou a cabo o progresso da medicina. A ela, bem como a algumas 
descobertas fortuitas, como aconteceu com os antibióticos ou os raios X, 

110 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

Entre os meios desproporcionados podemos mencionar: modestas pers-
petivas de melhoria clínica, uso de fármacos ou dispositivos extremamente 
caros ou difíceis de obter, rejeição psicológica insuperável (mutilação grave, 
etc.), dificuldades assistenciais extremas, etc. 

Os tratamentos desproporcionados podem, portanto, ser uma verdadeira 
futilidade em termos da sua relevância clínica. Nesse caso, a sua recusa 
pode configurar um autêntico dever moral.

5.2.4.2. Urgências 
Em muitos Centros da Ordem existem serviços de urgências ou áreas de 
emergência. A maior parte dos problemas éticos que surgem têm preci-
samente a ver com a situação de emergência apresentada pelos doentes. 
Em muitos casos, por exemplo, o estado de necessidade não permite que 
se peça o consentimento com todos os requisitos que isso implicaria. Em 
caso de forte conflito far-se-á recurso a quanto prescrito pelos códigos de 
deontologia médica e no respeito pelos sistemas legislativos dos vários 
países. Além disso, é preciso prestar uma atenção especial às condições 
psicológicas das pessoas que acompanham um doente, muitas vezes 
fortemente abaladas no plano emocional. 

5.2.4.3. Cuidados Intensivos
As unidades de cuidados intensivos (cardiologia, reanimação, etc.) exigem 
muita atenção não apenas às condições clínicas mas também psicológicas 
do doente. Trata-se, de facto, de estruturas em que o doente tem perfeita 
consciência de estar numa situação crítica, cujo êxito pode mesmo ser 
infausto. Além disso, na maioria das vezes, esta condição de ansiedade 
ameaça agravar também as condições clínicas. Até mesmo o papel dos 
familiares pode ser modesto, tendo em conta a necessidade frequente de 
os isolar do contato direto com os seus familiares. É, portanto, necessário 
garantir que a hospitalização se verifique com aquela abordagem huma-
nizadora que constituirá parte integrante da terapia. 



112 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

devemos os êxitos atuais da ciência. Nos dias de hoje, a investigação já não 
se realiza em laboratórios fechados ou sobre animais, mas diretamente no 
homem. Este método experimental já não é só uma opção a que alguns 
investigadores recorrem, mas tornou-se hoje numa necessidade impres-
cindível, sobretudo no que se refere aos novos medicamentos. Depois do 
laboratório e do animal cobaia, todo o fármaco deve ser experimentado 
pela primeira vez no ser humano. Não se trata evidentemente de utilizar o 
homem como cobaia, mas de aperfeiçoar uma terapia da qual o próprio 
sujeito, sobre o qual se experimenta, e/ou outros, poderão tirar proveito. 
Isto só pode verificar-se respeitando algumas condições rigorosas que já 
foram definidas por várias cartas e declarações internacionais15. E, dado 
que este tipo de pesquisa se realiza sobretudo nas estruturas hospitalares, 
é importante que os nossos Centros estejam conscientes e atentos a estas 
condições.

A primeira condição é que qualquer tipo de experimentação parta de uma 
presunção de benefício: por exemplo, a introdução no mercado de um 
fármaco até então inexistente, ou de um melhor, em substituição de outro, 
por diversas razões: maior eficácia, menores riscos, custos mais baixos, maior 
facilidade de aplicação, etc.

5.2.5.2. Consentimento informado
Obviamente, qualquer experiência deverá ser efetuada com o consen-
timento do interessado. Para ser válido, esse consentimento deve ser 
manifestado livremente. Isto significa que não se deverá exercer qualquer 
espécie de coação, nem implícita nem de tipo «moral», como poderia ser 
a influência da autoridade médica ou o medo, por parte do doente, de não 
ser tratado de forma adequada.

Além disso, o consentimento deverá ser «informado», tornando o doente 
ou a pessoa assistida ciente de que vai participar numa experiência clínica 

15 Código de Nuremberga, Declaração de Helsínquia, Declaração de Genebra, Good Clinical Practice, 
etc. Além disso, partindo dos critérios do magistério da Igreja, ver Carta aos Profissionais da 
Saúde, 75-82.



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 113| 

e esclarecido sobre os seus riscos e vantagens, as alternativas, as garantias 
de seguros, etc. Como condição prévia para que o consentimento seja 
realmente informado, é indispensável que o doente ou a pessoa assistida 
conheça a verdade sobre o seu estado de saúde. Nunca se pode esconder 
de forma indefinida e sistemática a verdade ao doente ou à pessoa assistida, 
que deve ter sempre consciência das próprias condições de saúde. Natu-
ralmente, isso não significa que tal comunicação de verdade não se possa 
fazer progressivamente, diferindo-a no tempo e partilhando-a com os seus 
familiares. Nem que se deva obstinadamente violentar a consciência do 
doente ou da pessoa assistida no caso de ele ter manifestado o desejo de 
não saber a verdade. Nem ainda que a verdade tenha de ser pormenorizada, 
referindo concretamente todos os aspetos e os possíveis efeitos secundários: 
é suficiente que seja adequada.

5.2.5.3. Investigação com pessoas com deficiência e grupos vulneráveis
Quanto acima se disse refere-se evidentemente à experimentação clínica 
realizada em indivíduos jurídica e eticamente competentes, isto é, em 
condições de compreenderem perfeitamente o que se lhes diz e faz e 
capazes de exprimir um consentimento plenamente consciente. Mas a 
experimentação não abrange apenas estas pessoas nem se pode limitar a 
elas. Desse modo, ficariam excluídos outros doentes, como as crianças, os 
deficientes intelectuais, doentes em estado de coma ou outras pessoas com 
deficiência que também necessitam dos resultados das novas descobertas 
terapêuticas. Precisamente por isso, será necessário pensar em formas opor-
tunas de «delegação» confiadas a pessoas que, pelos seus vínculos afetivos 
com o doente ou a pessoa assistida, em virtude das funções institucionais 
que desempenham, defenderão presumivelmente sempre o interesse do 
doente ou da pessoa assistida. Nestas condições e depois de avaliar os 
riscos que o doente ou a pessoa assistida corre relativamente aos potenciais 
benefícios, a experimentação poderá ser levada a cabo de forma lícita.

Um problema particular surge ainda nas possíveis experiências realizadas em 
indivíduos sãos. Dificilmente, qualquer um deles estaria disposto a submeter-
se a este tipo de experimentação sem obter algo em troca. Na maioria dos 

112 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

devemos os êxitos atuais da ciência. Nos dias de hoje, a investigação já não 
se realiza em laboratórios fechados ou sobre animais, mas diretamente no 
homem. Este método experimental já não é só uma opção a que alguns 
investigadores recorrem, mas tornou-se hoje numa necessidade impres-
cindível, sobretudo no que se refere aos novos medicamentos. Depois do 
laboratório e do animal cobaia, todo o fármaco deve ser experimentado 
pela primeira vez no ser humano. Não se trata evidentemente de utilizar o 
homem como cobaia, mas de aperfeiçoar uma terapia da qual o próprio 
sujeito, sobre o qual se experimenta, e/ou outros, poderão tirar proveito. 
Isto só pode verificar-se respeitando algumas condições rigorosas que já 
foram definidas por várias cartas e declarações internacionais15. E, dado 
que este tipo de pesquisa se realiza sobretudo nas estruturas hospitalares, 
é importante que os nossos Centros estejam conscientes e atentos a estas 
condições.

A primeira condição é que qualquer tipo de experimentação parta de uma 
presunção de benefício: por exemplo, a introdução no mercado de um 
fármaco até então inexistente, ou de um melhor, em substituição de outro, 
por diversas razões: maior eficácia, menores riscos, custos mais baixos, maior 
facilidade de aplicação, etc.

5.2.5.2. Consentimento informado
Obviamente, qualquer experiência deverá ser efetuada com o consen-
timento do interessado. Para ser válido, esse consentimento deve ser 
manifestado livremente. Isto significa que não se deverá exercer qualquer 
espécie de coação, nem implícita nem de tipo «moral», como poderia ser 
a influência da autoridade médica ou o medo, por parte do doente, de não 
ser tratado de forma adequada.

Além disso, o consentimento deverá ser «informado», tornando o doente 
ou a pessoa assistida ciente de que vai participar numa experiência clínica 

15 Código de Nuremberga, Declaração de Helsínquia, Declaração de Genebra, Good Clinical Practice, 
etc. Além disso, partindo dos critérios do magistério da Igreja, ver Carta aos Profissionais da 
Saúde, 75-82.



114 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

casos, de facto, tais pessoas encontram-se em instituições prisionais e, em 
troca, é-lhes concedida uma redução da pena. Por vezes, justifica-se esta 
prática apresentando-a como uma espécie de «tributo» que, desta forma, os 
presos pagariam à sociedade. Noutros casos, trata-se de estudantes que, de 
alguma forma, são remunerados pelo serviço prestado e, em muitos outros 
casos, estamos perante autênticos casos de «cobaias humanas», angariadas 
nos países do Terceiro Mundo em troca de uma retribuição insignificante. 
É desnecessário recordar que, nestes casos, falta o requisito fundamental 
da liberdade no momento de aceitar submeter-se à experimentação, além 
de que tais comportamentos são lesivos da dignidade humana. Nos nossos 
Centros, portanto, deverá haver sempre vigilância para que inclusivamente 
uma possível experimentação em indivíduos sãos só seja realizada depois 
do seu consentimento expresso de forma absolutamente livre e com uma 
adequada garantia de ausência de riscos significativos.

5.2.5.4. Fetos e embriões
Pelo que se refere à experimentação pré-natal, podem verificar-se duas 
situações fundamentais. A primeira tem a ver com a experimentação com 
embriões excedentários, fruto de métodos de fecundação «in vitro». Com 
frequência, a experimentação é realizada com considerações pseudo-huma-
nitárias, alegando que, perante a hipótese de supressão ou congelamento 
do embrião, seria preferível «utilizá-lo» desta forma. A segunda situação é 
a da experimentação realizada em mulheres grávidas que tenham pedido 
a interrupção da gravidez. Também neste caso seria «utilizado» um feto 
que, de qualquer forma, está destinado a perder-se. Na realidade, estas 
considerações, por muito útil que a experimentação se torne para outros 
seres humanos, fazem com que se instrumentalize a pessoa humana, mesmo 
que seja para uma boa causa, deixando ela de ser um «fim» para se tornar 
num simples «meio»16.

Diferente, pelo contrário, é a situação de uma terapia experimental, mesmo 
com todos os riscos que comporta, levada a cabo para um possível benefício 

16 Cf. EV, 63.



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 115| 

do feto no qual se faz a experimentação. Tal benefício deverá ser potencial-
mente maior do que o facto de não se realizar tal experimentação, ou do 
que a utilização de outra terapia.

5.2.5.5. Investigação e terapia com células estaminais
Já desde há algum tempo que se vislumbra a possibilidade de utilizar 
células estaminais no futuro tratamento de alguns tipos de cancro, doenças 
neurodegenerativas, cardíacas, etc. As células estaminais são células totipo-
tentes que se encontram no embrião nas primeiras fases da sua existência 
(blastocistos), nos tecidos embriofetais do cordão umbilical e em alguns 
tecidos do adulto (medula óssea, tecido adiposo, etc.). 

Para além dos aspetos científicos do seu emprego e das possíveis aplicações 
terapêuticas, é necessário destacar que a extração de células estaminais 
do embrião comporta inevitavelmente a sua supressão. Para as células 
provenientes de fetos abortados voluntariamente, apesar de isso ser legal, 
em si, deve-se evitar que este gesto possa constituir uma legitimação do 
ato abortivo. 

Em todo o caso, também para a utilização de células do adulto é necessário 
equilibrar cuidadosamente os riscos com os potenciais benefícios.

5.2.5.6. Bancos genéticos
Um problema emergente, pelo menos nos países industrializados mas que 
pode igualmente abranger os países em desenvolvimento, pelo menos em 
termos de fornecimento de materiais biológicos, diz respeito aos chamados 
bancos genéticos, ou também biobancos. Trata-se de estruturas, ou unida-
des, operacionais nas quais são conservados e devidamente catalogados em 
bases específicas de dados, de materiais biológicos, como células estaminais, 
tecidos humanos, resíduos cirúrgicos, DNA. Estes materiais são utilizados 
para fins de estudo ou investigação. Dado que no armazenamento de dados 
estão também incluídos os dados biológicos da pessoa da qual provém 
o material conservado, levantam-se questões delicadas relativamente à 

114 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

casos, de facto, tais pessoas encontram-se em instituições prisionais e, em 
troca, é-lhes concedida uma redução da pena. Por vezes, justifica-se esta 
prática apresentando-a como uma espécie de «tributo» que, desta forma, os 
presos pagariam à sociedade. Noutros casos, trata-se de estudantes que, de 
alguma forma, são remunerados pelo serviço prestado e, em muitos outros 
casos, estamos perante autênticos casos de «cobaias humanas», angariadas 
nos países do Terceiro Mundo em troca de uma retribuição insignificante. 
É desnecessário recordar que, nestes casos, falta o requisito fundamental 
da liberdade no momento de aceitar submeter-se à experimentação, além 
de que tais comportamentos são lesivos da dignidade humana. Nos nossos 
Centros, portanto, deverá haver sempre vigilância para que inclusivamente 
uma possível experimentação em indivíduos sãos só seja realizada depois 
do seu consentimento expresso de forma absolutamente livre e com uma 
adequada garantia de ausência de riscos significativos.

5.2.5.4. Fetos e embriões
Pelo que se refere à experimentação pré-natal, podem verificar-se duas 
situações fundamentais. A primeira tem a ver com a experimentação com 
embriões excedentários, fruto de métodos de fecundação «in vitro». Com 
frequência, a experimentação é realizada com considerações pseudo-huma-
nitárias, alegando que, perante a hipótese de supressão ou congelamento 
do embrião, seria preferível «utilizá-lo» desta forma. A segunda situação é 
a da experimentação realizada em mulheres grávidas que tenham pedido 
a interrupção da gravidez. Também neste caso seria «utilizado» um feto 
que, de qualquer forma, está destinado a perder-se. Na realidade, estas 
considerações, por muito útil que a experimentação se torne para outros 
seres humanos, fazem com que se instrumentalize a pessoa humana, mesmo 
que seja para uma boa causa, deixando ela de ser um «fim» para se tornar 
num simples «meio»16.

Diferente, pelo contrário, é a situação de uma terapia experimental, mesmo 
com todos os riscos que comporta, levada a cabo para um possível benefício 

16 Cf. EV, 63.



116 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

privacidade, bem como à identificação do dado genético, especialmente 
quando este apresenta sinais patológicos.

5.2.5.7. Comissões de ética
Trata-se de dois tipos de instituição: comissões para a investigação e comis-
sões de ética clínica. Nalguns países existe uma instituição única que inclui 
ambos os âmbitos; noutros, existem instituições distintas. Para promover 
os diversos campos de investigação clínica e farmacológica, é oportuno 
que os hospitais constituam comissões de investigação. Tais comissões 
são também uma instância formativa que inspira e promove momentos 
de reflexão, informação, inovação e sensibilização nas áreas assistencial, 
científica, didática e administrativa.

Por outro lado, as comissões de ética, que é oportuno constituir e promover 
em todas as Províncias da nossa Ordem, apresentam-se nos dias de hoje 
como órgãos para a defesa da autonomia do doente ou da pessoa assistida e 
do respeito dos seus direitos. Na sua estrutura deverá estar adequadamente 
representado o Centro ao qual pertence e, sobretudo, deverá ter pessoas 
adequadamente competentes no plano ético.

Nem todos os países têm leis específicas nesta matéria e muitas vezes a 
fisionomia de tais comissões é diferente. Em alguns países existem comis-
sões “nacionais”, enquanto noutros são apenas hospitalares; algumas só se 
ocupam com a investigação e outras só consideram os problemas clínicos. 
Algumas são completamente independentes, outras estão ligadas a uma 
determinada instituição, etc.

Em todo o caso, podemos dizer que, globalmente, as funções que as 
comissões de ética desempenham são três, a saber:

• A primeira tem a ver com a avaliação e autorização. Compete-lhes, 
de facto, a apreciação dos ensaios clínicos (trials), tanto de caráter 
médico como cirúrgico. Neste âmbito, as comissões deverão exprimir 
um parecer ponderado que tenha em conta todas as condições de 



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 117| 

licitude que permitam a própria experimentação (razão do estudo, 
proporção entre riscos e benefícios, tutela do doente ou da pessoa 
assistida, consentimento informado, etc.).

• Em segundo lugar, as comissões têm uma função consultiva e pro-
positiva no caso de serem expressamente interpeladas por terceiros 
(pessoal de saúde, doentes ou pessoas assistidas, instituições externas) 
no sentido de exprimirem um parecer sobre questões de grande 
significado ético, ou para esclarecer situações de conflito para as 
consciências dos profissionais de saúde (assessoria ética), podendo 
formular linhas de orientação sobre aspetos comportamentais com 
relevância ética. 

• Finalmente, as comissões desempenham uma função formativa e 
cultural, podendo mesmo ser consideradas verdadeiras instâncias 
de formação para promover a sensibilidade ética por parte quer dos 
Religiosos quer dos Colaboradores que atuam nos Centros, incenti-
vando com diversas iniciativas (congressos, publicações, etc.) uma 
maior competência ética dos profissionais e das instituições de saúde.

Para desempenhar as referidas funções (exceto no caso da experimentação), 
em alguns Centros, as comissões são apoiadas por serviços de bioética, com 
denominações diferentes.

5.2.6. Medicina preditiva

5.2.6.1. Comunicação de diagnóstico
As modernas possibilidades proporcionadas pela medicina preditiva, reali-
zada em muitos dos nossos Centros, levantam problemas éticos até agora 
inexistentes. O primeiro diz respeito à comunicação de diagnóstico. A quem 
se deve comunicar? Ao interessado, aos seus familiares, ou aos dois? O 
critério ético geral quanto ao facto de comunicar a verdade ao doente ou 
à pessoa assistida diz-nos que o titular prioritário, ou até mesmo exclusivo, 
deste direito, é o próprio doente ou a pessoa assistida, independentemente 

116 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

privacidade, bem como à identificação do dado genético, especialmente 
quando este apresenta sinais patológicos.

5.2.5.7. Comissões de ética
Trata-se de dois tipos de instituição: comissões para a investigação e comis-
sões de ética clínica. Nalguns países existe uma instituição única que inclui 
ambos os âmbitos; noutros, existem instituições distintas. Para promover 
os diversos campos de investigação clínica e farmacológica, é oportuno 
que os hospitais constituam comissões de investigação. Tais comissões 
são também uma instância formativa que inspira e promove momentos 
de reflexão, informação, inovação e sensibilização nas áreas assistencial, 
científica, didática e administrativa.

Por outro lado, as comissões de ética, que é oportuno constituir e promover 
em todas as Províncias da nossa Ordem, apresentam-se nos dias de hoje 
como órgãos para a defesa da autonomia do doente ou da pessoa assistida e 
do respeito dos seus direitos. Na sua estrutura deverá estar adequadamente 
representado o Centro ao qual pertence e, sobretudo, deverá ter pessoas 
adequadamente competentes no plano ético.

Nem todos os países têm leis específicas nesta matéria e muitas vezes a 
fisionomia de tais comissões é diferente. Em alguns países existem comis-
sões “nacionais”, enquanto noutros são apenas hospitalares; algumas só se 
ocupam com a investigação e outras só consideram os problemas clínicos. 
Algumas são completamente independentes, outras estão ligadas a uma 
determinada instituição, etc.

Em todo o caso, podemos dizer que, globalmente, as funções que as 
comissões de ética desempenham são três, a saber:

• A primeira tem a ver com a avaliação e autorização. Compete-lhes, 
de facto, a apreciação dos ensaios clínicos (trials), tanto de caráter 
médico como cirúrgico. Neste âmbito, as comissões deverão exprimir 
um parecer ponderado que tenha em conta todas as condições de 



118 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

da gravidade da doença. Aliás, é precisamente nos casos de prognóstico 
mais grave (infausto) que o problema se apresenta com mais acuidade.

A situação das doenças genéticas não deveria representar uma exceção a 
esta regra. No entanto, a particularidade relativa a muitas destas doenças, 
cuja expressão clínica poderia envolver os membros da família, faz com 
que se coloquem a pergunta acima referida. Obviamente, não é possível 
aprofundar aqui o problema: remetemos apenas para um exame atento das 
diferentes situações, que tenha em conta os «direitos» de todas as pessoas 
envolvidas, dando prioridade absoluta ao doente ou à pessoa assistida (que 
jamais deverão ser defraudados de uma realidade que tão profundamente 
lhes diz respeito), mas tendo também em conta, se for caso disso, as justas 
exigências dos seus familiares.

Mais ainda do que para outras doenças, a comunicação do diagnóstico de 
uma doença genética deve ter em conta a particular situação psicológica e 
emocional dos pais, estar atendo ao uso de termos apropriados, compreen-
síveis, e que não incutam “terror” nos destinatários da informação, nunca 
deverá ocultar ou manipular a verdade mas, antes, apresentá-la com “doçura”, 
deverá respeitar as escolhas do casal mas, ao mesmo tempo, não induzir à 
interrupção da gravidez; pelo contrário, deve favorecer o acolhimento da 
vida, mesmo que afetada por graves patologias.

5.2.6.2. Património genético e tutela do segredo
No futuro desenvolvimento das ciências médicas está-se a esboçar no hori-
zonte um conhecimento total do património genético da pessoa humana, 
não só no que diz respeito à sua estrutura fisiológica, mas também – e é 
isso o que mais conta – para identificar as suas possíveis patologias. Se, por 
um lado, esta realidade é uma premissa indispensável para a sua futura 
correção (engenharia genética), por outro, esta possibilidade levanta novos 
problemas de carácter ético.

O primeiro destes problemas diz respeito ao segredo dos dados que, ao 
serem guardados em «bancos genéticos», poderiam constituir um perigoso 



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 119| 

elemento de distorção ou de simples invasão na vida do indivíduo. Na 
realidade, o problema não é diferente do que poderia derivar da violação 
de um arquivo clínico ou informático. Apresenta-se simplesmente em 
termos diferentes um antigo problema, que é o do carácter secreto dos 
dados pessoais. Talvez o mais intrigante neste caso seja a profundidade 
e a «intimidade» deste tipo de possível invasão, que atinge as fibras mais 
secretas da estrutura humana. Mas os critérios que se aplicam em outras 
situações deveriam aplicar-se também a esta.

Com este problema está intimamente relacionado o problema de uma espé-
cie de «carta de identidade genética» do indivíduo, ou mesmo autênticos 
«pacotes» (kit) para o autodiagnóstico genético que já começam a surgir no 
mercado. Que problemas poderá causar semelhante instrumento? De que 
forma irá afetar a psique do indivíduo o facto de se saber que ele é portador 
de várias doenças genéticas as quais, embora não se manifestem clinica-
mente, permanecem potencialmente como tais? Que consequências terá 
na escolha de um parceiro? Afinal, até agora sempre se disse que devemos 
prevenir as doenças genéticas com oportunos exames pré-matrimoniais. 
Este poderia ser o último e insuperável instrumento. Poderá condicionar as 
escolhas afetivas do indivíduo? Trata-se, sem dúvida alguma, de um cenário 
ainda distante, mas para a qual é oportuno nos começarmos a preparar. 

Há ainda um último aspeto, mais pragmático, embora não menos impor-
tante, que diz respeito às implicações no plano profissional e dos seguros. 
Não é de excluir que, no futuro, quem quiser contratar uma pessoa possa 
pedir (como acontece nos dias de hoje com o certificado médico) a sua 
«carta de identidade genética», podendo mesmo chegar a não contratar as 
pessoas classificadas como não idóneas – naquele momento ou no futuro. 
Estaríamos perante uma grave forma de discriminação laboral e, face a esta 
possibilidade, a filosofia dos nossos Centros deveria prever medidas que 
tutelem tais pessoas, que poderão vir a representar uma das «novas formas 
de pobreza» do futuro.

118 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

da gravidade da doença. Aliás, é precisamente nos casos de prognóstico 
mais grave (infausto) que o problema se apresenta com mais acuidade.

A situação das doenças genéticas não deveria representar uma exceção a 
esta regra. No entanto, a particularidade relativa a muitas destas doenças, 
cuja expressão clínica poderia envolver os membros da família, faz com 
que se coloquem a pergunta acima referida. Obviamente, não é possível 
aprofundar aqui o problema: remetemos apenas para um exame atento das 
diferentes situações, que tenha em conta os «direitos» de todas as pessoas 
envolvidas, dando prioridade absoluta ao doente ou à pessoa assistida (que 
jamais deverão ser defraudados de uma realidade que tão profundamente 
lhes diz respeito), mas tendo também em conta, se for caso disso, as justas 
exigências dos seus familiares.

Mais ainda do que para outras doenças, a comunicação do diagnóstico de 
uma doença genética deve ter em conta a particular situação psicológica e 
emocional dos pais, estar atendo ao uso de termos apropriados, compreen-
síveis, e que não incutam “terror” nos destinatários da informação, nunca 
deverá ocultar ou manipular a verdade mas, antes, apresentá-la com “doçura”, 
deverá respeitar as escolhas do casal mas, ao mesmo tempo, não induzir à 
interrupção da gravidez; pelo contrário, deve favorecer o acolhimento da 
vida, mesmo que afetada por graves patologias.

5.2.6.2. Património genético e tutela do segredo
No futuro desenvolvimento das ciências médicas está-se a esboçar no hori-
zonte um conhecimento total do património genético da pessoa humana, 
não só no que diz respeito à sua estrutura fisiológica, mas também – e é 
isso o que mais conta – para identificar as suas possíveis patologias. Se, por 
um lado, esta realidade é uma premissa indispensável para a sua futura 
correção (engenharia genética), por outro, esta possibilidade levanta novos 
problemas de carácter ético.

O primeiro destes problemas diz respeito ao segredo dos dados que, ao 
serem guardados em «bancos genéticos», poderiam constituir um perigoso 



120 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

5.2.7. Problemas ético-sociais

5.2.7.1. Dependências
Apesar de em todos os povos e em todos os tempos terem existido formas 
de dependência física e/ou psíquica em relação a diversas substâncias, 
frequentemente de caráter mágico-religioso, só nos nossos dias é que este 
problema adquiriu dimensões ético-sociais de grande alcance. Os principais 
motivos são a difusão do problema, o seu predomínio junto das camadas 
mais novas da população, e os danos individuais e sociais implicados que 
o consumo de tais substâncias comporta.

O problema, que é muito complexo, questiona fortemente a intervenção 
da Ordem Hospitaleira, interpelada neste campo a vários níveis. Antes de 
mais, nos níveis tipicamente clínicos que ele comporta: primeiros socorros, 
procedimentos clínicos da desabituação, tratamento médico dos seus 
efeitos. 

Em segundo lugar, pelos tratamentos psicológicos e educativos tendo 
em vista a superação definitiva da dependência psíquica: se, de facto, é 
relativamente fácil ultrapassar a dependência física, o mesmo não se pode 
dizer da dependência psíquica. Efetivamente, se não houver uma proposta 
exigente, capaz de colmatar o vazio de valores que arrasta a juventude para 
o consumo de drogas, o indivíduo nunca conseguirá vencer a sua batalha 
contra o uso de estupefacientes. Por outro lado, este é o motivo por que a 
Igreja está presente com diversas estruturas no mundo da droga (centros 
de acolhimento, comunidades terapêuticas) tendo em vista a reabilitação 
e a reinserção social dos toxicodependentes.

Por fim, não devemos menosprezar a dimensão social deste compromisso 
da Ordem Hospitaleira plenamente em sintonia com o seu carisma. Não 
há dúvida, de facto, que a toxicodependência faz parte das «novas» formas 



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 121| 

de pobreza de que tanto se fala e pelas quais a Ordem se deve sentir 
fortemente interpelada17.

Naturalmente, as referidas atividades não se deverão realizar em dissonância 
com os serviços e as intervenções das instituições públicas, mas de forma 
complementar a elas. Isto não significa que se devam necessariamente 
partilhar medidas legislativas e sociais que não se harmonizem com a 
missão carismática dos nossos Centros.

Entre os abusos de substâncias psicotrópicas dá-se hoje uma grande impor-
tância ao abuso de psicofármacos utilizados geralmente como soníferos 
ou ansiolíticos que, sobretudo nos países mais industrializados, são usados 
de modo indiscriminado, frequentemente a partir da automedicação sem 
prévia visita ou prescrição médicas.

Uma outra importante dependência é a do álcool. De facto, o problema 
do alcoolismo em alguns países do mundo atinge níveis de difusão muito 
superiores aos do uso da droga. Além disso, as camadas sociais afetadas 
são bastante mais diferenciadas, constituindo mais um estímulo para que 
a Ordem possa empenhar-se eficazmente também neste âmbito.

Ao lado de tais formas de dependência não devemos esquecer o tabagismo 
com os danos sobretudo de caráter físico que ele implica (neoplasias, pato-
logias cardiovasculares, etc.), bem como as novas formas de dependência 
(viciação na Internet, em videojogos, shopping compulsivo, etc.).

5.2.7.2. Doentes com SIDA
A difusão atual desta patologia e as peculiaridades de ordem social que 
ela comporta, exigem uma resposta válida por parte da nossa Ordem, que 
podemos sintetizar em diversas formas de atuação.

17 Cfr. MARCHESI, Pierluigi, A Hospitalidade dos Irmãos de S. João de Deus rumo ao ano 2000, Roma, 
1986, Apêndice III

120 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

5.2.7. Problemas ético-sociais

5.2.7.1. Dependências
Apesar de em todos os povos e em todos os tempos terem existido formas 
de dependência física e/ou psíquica em relação a diversas substâncias, 
frequentemente de caráter mágico-religioso, só nos nossos dias é que este 
problema adquiriu dimensões ético-sociais de grande alcance. Os principais 
motivos são a difusão do problema, o seu predomínio junto das camadas 
mais novas da população, e os danos individuais e sociais implicados que 
o consumo de tais substâncias comporta.

O problema, que é muito complexo, questiona fortemente a intervenção 
da Ordem Hospitaleira, interpelada neste campo a vários níveis. Antes de 
mais, nos níveis tipicamente clínicos que ele comporta: primeiros socorros, 
procedimentos clínicos da desabituação, tratamento médico dos seus 
efeitos. 

Em segundo lugar, pelos tratamentos psicológicos e educativos tendo 
em vista a superação definitiva da dependência psíquica: se, de facto, é 
relativamente fácil ultrapassar a dependência física, o mesmo não se pode 
dizer da dependência psíquica. Efetivamente, se não houver uma proposta 
exigente, capaz de colmatar o vazio de valores que arrasta a juventude para 
o consumo de drogas, o indivíduo nunca conseguirá vencer a sua batalha 
contra o uso de estupefacientes. Por outro lado, este é o motivo por que a 
Igreja está presente com diversas estruturas no mundo da droga (centros 
de acolhimento, comunidades terapêuticas) tendo em vista a reabilitação 
e a reinserção social dos toxicodependentes.

Por fim, não devemos menosprezar a dimensão social deste compromisso 
da Ordem Hospitaleira plenamente em sintonia com o seu carisma. Não 
há dúvida, de facto, que a toxicodependência faz parte das «novas» formas 



122 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

A primeira deverá ser de ordem cultural, evitando nas atitudes interiores e, 
por conseguinte, nos comportamentos qualquer prática discriminatória. Isto 
torna-se particularmente necessário em todas estas situações de carácter 
clínico em que o sujeito seropositivo ou portador do vírus da SIDA declarado 
se encontra internado em hospitais gerais por diversos motivos (urgências, 
necessidade de intervenção cirúrgica, etc.), partilhando com outros doentes 
e visitantes a sua condição de hospitalização.

A atitude de acolhimento deverá manifestar-se de forma mais apropriada e 
como em espírito de atuação específica de uma dimensão carismática, em 
estruturas predispostas para a permanência destes doentes em ambiente 
hospitalar ou de acompanhamento dos doentes chegados à fase terminal 
da sua doença. Aliás, é oportuno que a Ordem se torne promotora de tais 
estruturas caracterizadas por aquele espírito cristão que esteve sempre 
orientado, no plano assistencial para as pessoas mais marginalizadas. Aliás, 
no plano da herança histórica não nos devemos esquecer que é precisa-
mente na assistência às pessoas afetadas por várias doenças infeciosas que 
se distinguiram no passado, inclusivamente de forma heroica, muitos dos 
nossos religiosos hospitaleiros.

Além do facto de tomar a seu cargo estes doentes, a Ordem deverá também 
contribuir para a prevenção da patologia que esteja predominantemente 
centrada numa apropriada educação para os valores. No caso de estas 
estratégias se revelarem ineficazes ou insuficientes, qualquer eventual 
diminuição do dano se deverá realizar com uma consciência real de que 
tais medidas, por serem falíveis, não representam uma garantia absoluta 
da prevenção do contágio.

Além disso, na medida que nos for possível, seria desejável que a Ordem 
colaborasse também nas atividades de investigação levadas a cabo por 
outros organismos ou instituições médicas, tendo em vista encontrar novos 
remédios ao nível da terapia ou da prevenção para acabar definitivamente 
com este mal. 



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 123| 

Problemas particulares, no plano ético-social, surgem nos países em desen-
volvimento. Em primeiro lugar, para medicamentos antirretrovirais, seja 
quanto ao seu custo e às consequentes dificuldades de aquisição, seja a 
possíveis problemas políticos que entravam o seu fornecimento. Outro 
problema é a amamentação. Contraindicado em mulheres com HIV, nos 
países em desenvolvimento é, todavia, preferível porque, devido à elevada 
mortalidade infantil, tem em todo o caso um efeito protetor sobre a saúde 
do recém-nascido, superior ao risco de infeção.

Finalmente, devemos prestar uma atenção particular para que a profunda 
compreensão humana, o acolhimento, a rejeição de todas as formas de 
marginalização e de qualquer alegada «condenação divina» expressa em 
relação a esta doença, não se traduza numa legitimação dos comporta-
mentos que estão na sua origem.

5.2.7.3. Outras doenças infeciosas
Em algumas partes do mundo existem várias doenças infeciosas como a 
malária, a tuberculose, algumas novas doenças virais (síndrome respiratória 
aguda grave), a gripe das aves, a febre hemorrágica do vírus Ébola, etc.) 
que ceifam a vida de muitas pessoas. Nos países com uma maior difusão 
destas doenças e nos quais a Ordem está presente, os cuidados médicos e a 
atenção humana às vítimas de tais doenças devem constituir uma absoluta 
prioridade assistencial. 

5.2.7.4. Fármacos órfãos e doenças raras
As doenças raras são patologias maioritariamente de natureza genética, 
definidas como tais devido à sua exígua consistência numérica (normal-
mente, menos de um caso em cada 2.000 habitantes). Mesmo se cada 
uma delas é rara, no seu conjunto são numerosas (mais de 7.000) e muitos 
delas são particularmente invalidantes. Mas, devido precisamente à sua 
raridade, estas doenças são frequentemente difíceis de estudar e, acima 
de tudo, despertam pouco “interesse económico” para a indústria, que 
dificilmente investe no seu estudo e na sua terapia. A elas está ligado o 

122 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

A primeira deverá ser de ordem cultural, evitando nas atitudes interiores e, 
por conseguinte, nos comportamentos qualquer prática discriminatória. Isto 
torna-se particularmente necessário em todas estas situações de carácter 
clínico em que o sujeito seropositivo ou portador do vírus da SIDA declarado 
se encontra internado em hospitais gerais por diversos motivos (urgências, 
necessidade de intervenção cirúrgica, etc.), partilhando com outros doentes 
e visitantes a sua condição de hospitalização.

A atitude de acolhimento deverá manifestar-se de forma mais apropriada e 
como em espírito de atuação específica de uma dimensão carismática, em 
estruturas predispostas para a permanência destes doentes em ambiente 
hospitalar ou de acompanhamento dos doentes chegados à fase terminal 
da sua doença. Aliás, é oportuno que a Ordem se torne promotora de tais 
estruturas caracterizadas por aquele espírito cristão que esteve sempre 
orientado, no plano assistencial para as pessoas mais marginalizadas. Aliás, 
no plano da herança histórica não nos devemos esquecer que é precisa-
mente na assistência às pessoas afetadas por várias doenças infeciosas que 
se distinguiram no passado, inclusivamente de forma heroica, muitos dos 
nossos religiosos hospitaleiros.

Além do facto de tomar a seu cargo estes doentes, a Ordem deverá também 
contribuir para a prevenção da patologia que esteja predominantemente 
centrada numa apropriada educação para os valores. No caso de estas 
estratégias se revelarem ineficazes ou insuficientes, qualquer eventual 
diminuição do dano se deverá realizar com uma consciência real de que 
tais medidas, por serem falíveis, não representam uma garantia absoluta 
da prevenção do contágio.

Além disso, na medida que nos for possível, seria desejável que a Ordem 
colaborasse também nas atividades de investigação levadas a cabo por 
outros organismos ou instituições médicas, tendo em vista encontrar novos 
remédios ao nível da terapia ou da prevenção para acabar definitivamente 
com este mal. 



124 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

problema dos chamados “fármacos órfãos”, isto é, medicamentos que podem 
ser eficazes para a terapia ou a melhoria sintomatológica da doença, mas 
não são produzidos, ou são produzidos em medida inadequada porque 
não está garantido um retorno económico suficiente para as indústrias 
farmacêuticas. Uma grande parte da sensibilização social sobre as doenças 
raras e dos fármacos órfãos é hoje gerida pelas associações de doentes ou 
por organizações de voluntariado que se ocupam também da angariação 
de fundos para financiar a pesquisa e a terapia. 

5.2.7.5. Pessoas com deficiências físicas, intelectuais e sensoriais
Embora pareça que a sociedade contemporânea voltou a preocupar-se 
com as pessoas com deficiência, tanto em termos da aceitação genérica 
do «diverso» como através da aplicação de medidas concretas, como por 
exemplo a eliminação das «barreiras arquitetónicas», no plano cultural 
continua a haver alguma rejeição desta realidade, cujas manifestações vão 
desde a promoção de um eugenismo pré-natal, que inclui a supressão do 
embrião que manifeste qualquer anomalia, até ao pedido da eutanásia para 
eliminar um recém-nascido malformado ou um adulto inábil.

Mas não faria sentido criticarmos tudo isto se, ao mesmo tempo, não 
agíssemos para enfatizar os valores do acolhimento e do amor que a 
sociedade deve manifestar em relação aos seus membros que se encontram 
em situações de desvantagem. Uma sociedade verdadeiramente à medida 
do homem não pode orientar-se para os «fortes», mas sim para os «fracos». 
Por isso, além de ter Obras específicas para as pessoas com deficiência, a 
Ordem deveria desempenhar nesta área um papel de testemunho. 

No respeito pelos princípios de participação, inclusão e personalização, a 
Ordem é chamada, de modo especial, a favorecer a autonomia na vida das 
pessoas com deficiência, promovendo a sua integração e participação na 
vida social e profissional. Para isso, será necessário encorajar a desinstitucio-
nalização, transformando as grandes estruturas em edifícios mais pequenos e 
familiares, que possam contar com a devida proteção, em todos os sentidos. 



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 125| 

Um problema particularmente delicado diz respeito ao exercício da sexua-
lidade. Uma condição indispensável para este exercício é que ele possa ser 
livremente querido. Existem diversos graus de restrição dessa liberdade 
de decisão, ao mesmo tempo que estão presentes os estímulos sexuais. 
Se, por outro lado, parece não respeitar a dignidade humana qualquer 
intervenção que tenha por fim mutilar uma das suas funções (neste caso, a 
reprodutiva), por outro lado, o indivíduo com deficiência intelectual não só 
não está em condições de exercer livremente essa faculdade, mas do seu 
uso, que mantém inalterado o seu potencial biológico, poderia resultar uma 
gravidez. Precisamente por isso, procurando manter o máximo respeito que 
é devido ao ser humano na sua plena identidade corpórea, deve-se evitar 
responsavelmente que uma pessoa com deficiência intelectual, devido às 
particulares condições existenciais em que venha a encontrar-se, possa 
provocar um dano a si mesmo e aos outros18.

5.2.7.6. Doentes mentais
Como se sabe, dada a experiência pessoal do nosso Fundador, estes doentes 
constituem desde sempre uma categoria particularmente predileta nas 
nossas Obras. Sobre eles, adquirimos uma bagagem de experiências e 
competências muito importante que, amiúde, foi precursora de ideias e 
soluções que são aplicadas nos dias de hoje nos serviços de saúde pública. 
Não há dúvidas que, em relação a tais pessoas, continuam a existir, além 
de alguns problemas assistenciais específicos que derivam das medidas 
legislativas de diversos países, problemas específicos de natureza ética.

O primeiro problema é, de alguma forma, o denominador comum de todos 
os outros e refere-se à capacidade de consentimento. A superação do pater-
nalismo médico do passado e a atual valorização da autonomia do doente 
envolvem naturalmente também o doente mental. E envolvem-no de modo 
ainda mais radical devido às limitações de atuação da sua autonomia de 

18 Sobre as delicadas questões da sexualidade na pessoa com deficiência exprimiu-se também o 
Papa João Paulo II, na mensagem aos participantes no Simpósio Internacional promovido pela 
Congregação para a Doutrina da Fé, sobre a “Dignidade e os direitos da pessoa com deficiência 
mental” (8 de janeiro de 2004).

124 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

problema dos chamados “fármacos órfãos”, isto é, medicamentos que podem 
ser eficazes para a terapia ou a melhoria sintomatológica da doença, mas 
não são produzidos, ou são produzidos em medida inadequada porque 
não está garantido um retorno económico suficiente para as indústrias 
farmacêuticas. Uma grande parte da sensibilização social sobre as doenças 
raras e dos fármacos órfãos é hoje gerida pelas associações de doentes ou 
por organizações de voluntariado que se ocupam também da angariação 
de fundos para financiar a pesquisa e a terapia. 

5.2.7.5. Pessoas com deficiências físicas, intelectuais e sensoriais
Embora pareça que a sociedade contemporânea voltou a preocupar-se 
com as pessoas com deficiência, tanto em termos da aceitação genérica 
do «diverso» como através da aplicação de medidas concretas, como por 
exemplo a eliminação das «barreiras arquitetónicas», no plano cultural 
continua a haver alguma rejeição desta realidade, cujas manifestações vão 
desde a promoção de um eugenismo pré-natal, que inclui a supressão do 
embrião que manifeste qualquer anomalia, até ao pedido da eutanásia para 
eliminar um recém-nascido malformado ou um adulto inábil.

Mas não faria sentido criticarmos tudo isto se, ao mesmo tempo, não 
agíssemos para enfatizar os valores do acolhimento e do amor que a 
sociedade deve manifestar em relação aos seus membros que se encontram 
em situações de desvantagem. Uma sociedade verdadeiramente à medida 
do homem não pode orientar-se para os «fortes», mas sim para os «fracos». 
Por isso, além de ter Obras específicas para as pessoas com deficiência, a 
Ordem deveria desempenhar nesta área um papel de testemunho. 

No respeito pelos princípios de participação, inclusão e personalização, a 
Ordem é chamada, de modo especial, a favorecer a autonomia na vida das 
pessoas com deficiência, promovendo a sua integração e participação na 
vida social e profissional. Para isso, será necessário encorajar a desinstitucio-
nalização, transformando as grandes estruturas em edifícios mais pequenos e 
familiares, que possam contar com a devida proteção, em todos os sentidos. 



126 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

decisão. Poderia pois surgir a tentação de se voltar, embora apenas neste 
caso e com uma finalidade positiva, ao antigo paternalismo. Isso não se 
deve verificar, exceto quando, devido a um estado de necessidade ou por 
falta de outras pessoas (familiares, tutores, comissões de ética), com as quais 
partilhar a escolha, não houver realmente outra alternativa possível. Em 
todos os outros casos, o doente deverá participar nas decisões, na medida 
em que as suas condições o permitam, ou deverão ser convidadas a intervir 
as pessoas antes mencionadas, as quais, pelas suas relações ou pelo papel 
que representam, se presume que velem sempre pelo bem do doente.

Este problema apresenta-se de forma evidente na aplicação dos psicofár-
macos, na terapia electroconvulsiva (eletrochoque), na contenção física e 
na privação da liberdade. Ao fazer-se isto, deverá ser considerado como 
suficiente o consentimento geral, frequentemente implícito, expresso por 
quem estiver autorizado no próprio momento em que se tornar indispen-
sável o internamento.

Em todo o caso, e para além destes problemas particulares, as estruturas 
psiquiátricas ou sociais da Ordem deverão caracterizar-se sempre pela 
profunda humanidade de tratamento dos doentes mentais. Por um lado, 
isto torna-se uma permanente atuação carismática daquela particular 
sensibilidade manifestada por S. João de Deus; por outro lado, é uma profecia 
renovada num âmbito que necessita de uma humanização contínua. Esta, 
na verdade, não deve ser entendida em sentido redutor, limitando-se ao 
facto de garantir ao doente mental um espaço vital, um ambiente higieni-
camente adequado, uma comida de boa qualidade, uma justa liberdade 
de movimento, a possibilidade de manter laços afetivos com a família, 
etc., mas deve alargar-se em termos positivos à sua «realização» pessoal. 
Para isso, deverão ser utilizadas todas as capacidades e todos os recursos, 
também de caráter espiritual. É um processo que deve conduzir a uma 
valorização de uma personalidade que, apesar das suas carências, deixa 
sempre transparecer o rosto da pessoa humana.



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 127| 

Nesta perspetiva, é necessário ter presente a importância da desinstitu-
cionalização de tais doentes, os quais, com raras exceções, deverão ser 
acolhidos em estruturas específicas que não sejam de “internamento”, como 
por exemplo residências protegidas, e possam, na medida do possível, 
encontrar mesmo uma inserção no mundo do trabalho. No que se refere 
ao exercício da sexualidade em doentes mentais, recordamos as indicações 
referidas no ponto anterior, sobre a deficiência intelectual.

5.2.7.7. Idosos
O número de idosos, que aumenta constantemente na sociedade atual, 
implicando um aumento das patologias associadas, com os consequentes 
encargos para o sector da saúde, comporta igualmente problemas espe-
cíficos de carácter socio-assistencial. As dificuldades objetivas de alguns 
núcleos familiares no momento de acolher um idoso ou a rejeição egoísta 
por parte de outros, obrigam frequentemente a pessoa idosa a viver num 
lar da terceira idade. São já numerosas as estruturas deste tipo geridas pela 
Ordem em várias partes do mundo.

Naturalmente são vários os percursos existenciais que podem levar um idoso 
a uma residência de idosos. Apesar de não termos direito nenhum de julgar 
as famílias que tomam esta decisão, a Ordem deverá fazer todo o possível 
para favorecer as relações afetivas entre a pessoa de idade avançada e a 
sua família de origem, inclusivamente prestando a sua ajuda para eliminar 
dificuldades que eventualmente as possam obstaculizar.

A permanência de uma pessoa idosa numa Casa gerida pela Ordem não 
deve ser encarada apenas como uma solução de tipo habitacional, mas 
deve caracterizar-se profundamente pelo sentido carismático. Isto implicará 
a valorização da «terceira idade», que não deve ser camuflada pela ilusão de 
uma juventude eterna, mas vivida como uma etapa particular e diferente 
da vida, com todas as riquezas e os problemas que comporta, do mesmo 
modo que as outras. Ao mesmo tempo, porém, deverá evitar-se aquele 
preconceito contra o idoso e sua estigmatização, conhecido pelo termo 
“ageísmo”, que leva a considerar uma pessoa idosa como inútil, por não ser 

126 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

decisão. Poderia pois surgir a tentação de se voltar, embora apenas neste 
caso e com uma finalidade positiva, ao antigo paternalismo. Isso não se 
deve verificar, exceto quando, devido a um estado de necessidade ou por 
falta de outras pessoas (familiares, tutores, comissões de ética), com as quais 
partilhar a escolha, não houver realmente outra alternativa possível. Em 
todos os outros casos, o doente deverá participar nas decisões, na medida 
em que as suas condições o permitam, ou deverão ser convidadas a intervir 
as pessoas antes mencionadas, as quais, pelas suas relações ou pelo papel 
que representam, se presume que velem sempre pelo bem do doente.

Este problema apresenta-se de forma evidente na aplicação dos psicofár-
macos, na terapia electroconvulsiva (eletrochoque), na contenção física e 
na privação da liberdade. Ao fazer-se isto, deverá ser considerado como 
suficiente o consentimento geral, frequentemente implícito, expresso por 
quem estiver autorizado no próprio momento em que se tornar indispen-
sável o internamento.

Em todo o caso, e para além destes problemas particulares, as estruturas 
psiquiátricas ou sociais da Ordem deverão caracterizar-se sempre pela 
profunda humanidade de tratamento dos doentes mentais. Por um lado, 
isto torna-se uma permanente atuação carismática daquela particular 
sensibilidade manifestada por S. João de Deus; por outro lado, é uma profecia 
renovada num âmbito que necessita de uma humanização contínua. Esta, 
na verdade, não deve ser entendida em sentido redutor, limitando-se ao 
facto de garantir ao doente mental um espaço vital, um ambiente higieni-
camente adequado, uma comida de boa qualidade, uma justa liberdade 
de movimento, a possibilidade de manter laços afetivos com a família, 
etc., mas deve alargar-se em termos positivos à sua «realização» pessoal. 
Para isso, deverão ser utilizadas todas as capacidades e todos os recursos, 
também de caráter espiritual. É um processo que deve conduzir a uma 
valorização de uma personalidade que, apesar das suas carências, deixa 
sempre transparecer o rosto da pessoa humana.



128 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

produtiva e, por conseguinte, pouco importante para o desenvolvimento, 
sobretudo económico, da sociedade. 

A vida de uma pessoa idosa é caracterizada por uma vivência de perda (da 
força física, do papel social, dos afetos, do trabalho, da casa, etc.), devendo 
este sentimento ser interiorizado e compensado com experiências de 
enriquecimento (da experiência, das recordações, do bem realizado, etc.). 
Além disso, sobretudo se considerarmos as muitas formas de descuido 
ou de autênticos maus-tratos sofridos pelos idosos, os nossos Centros 
devem ser exemplares também no respeito pela dignidade do idoso e pela 
humanização do seu tratamento.

Por fim, numa perspetiva de fé, esta etapa da vida pode adquirir o sentido 
de uma longa vigília de preparação para o encontro com a eternidade.

5.2.7.8. Abuso de crianças, adolescentes e pessoas vulneráveis
Um dos problemas que surgiram nos últimos anos (devido a um maior 
conhecimento do fenómeno ou pelo aumento real do mesmo) prende-se 
com o abuso de crianças, adolescentes e sobre as pessoas com deficiência, 
além da violência de género. Tal fenómeno pode assumir o aspeto de abuso 
físico, psicológico e sexual. Pelo que diz respeito às estruturas da Ordem, 
uma particular forma de abuso é a de caráter institucional. Nas instituições 
assistenciais podem verificar-se todos os tipos de abuso acima referidos, 
bem como algumas condições específicas de abuso institucional, tais 
como, por exemplo, o não-respeito pela confidencialidade, o isolamento 
inapropriado, a intimidação, tratamentos alimentares inadequados, a recusa 
de alimentos, a indiferença na prestação da assistência, a ausência de 
resposta aos pedidos de ajuda. 

É supérfluo enfatizar a gravidade de qualquer tipo de abuso, independente-
mente de quem o pratica, e, ainda mais, a sua particular gravidade quando 
ocorre num contexto institucional, seja porque a própria instituição deve 
proporcionar uma ambiente acolhedor, de cuidados e proteção da criança 
e do adolescente, seja porque se verifica numa instituição da Ordem. Em 



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 129| 

caso de investigação de tais ocorrências, em consonância com a ação da 
Igreja, deverão ser predispostas todas as medidas disciplinares contra aqueles 
que tiverem cometido o abuso, mas sobretudo de cuidados e atenção para 
com a vítima do mesmo abuso. A severidade adequada contra o agressor 
não deve fazer-nos esquecer que no centro do problema está sempre a 
pessoa que foi vítima do abuso e que deve recompor-se corretamente e 
curar-se do trauma sofrido. 

Neste sentido, poderia ser oportuno, como já se fez nalguns países, elaborar 
protocolos específicos para prevenir e tratar eventuais episódios de abuso19. 

5.2.7.9. Imigrantes, pessoas sem-abrigo e outras condições de 
marginalidade
A presença dos imigrantes, dos refugiados, dos prófugos, dos exilados 
políticos constitui um fenómeno em forte aumento em todos os países do 
mundo ocidental. Se, por um lado, os problemas que derivam desta situação 
são sobretudo de ordem social (integração cultural e religiosa, problemas 
de emprego, etc.), por outro, estes fenómenos constituem um âmbito no 
qual o carisma da hospitalidade se pode exprimir de forma concreta. As 
respostas neste sentido podem ser as mais variadas, sugeridas por uma 
criatividade que é capaz de escutar as sugestões do Espírito e suscitadas 
também pelas necessidades de cada país ou situação social. Obviamente, ao 
lado da dimensão do simples acolhimento, poderá também haver respostas 
específicas de saúde para aquelas pessoas que não podem beneficiar de 
qualquer tipo de assistência pública. Também para estes tipos de neces-
sidades a Ordem deverá atuar, criando novas estruturas ou encontrando 
as soluções mais adequadas no âmbito de outras estruturas assistenciais.

Numa situação análoga encontram-se outras pessoas que é costume 
designar por sem-abrigo, vagabundos, ocupantes abusivos de propriedades 

19 Ver o documento da Ordem intitulado “Assistência e proteção na Hospitalidade – linhas de 
orientação para as políticas assistenciais e de proteção de crianças, adultos em situação de 
fragilidade e pessoas idosas nos serviços e centros apostólicos da Ordem”, 2010.

128 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

produtiva e, por conseguinte, pouco importante para o desenvolvimento, 
sobretudo económico, da sociedade. 

A vida de uma pessoa idosa é caracterizada por uma vivência de perda (da 
força física, do papel social, dos afetos, do trabalho, da casa, etc.), devendo 
este sentimento ser interiorizado e compensado com experiências de 
enriquecimento (da experiência, das recordações, do bem realizado, etc.). 
Além disso, sobretudo se considerarmos as muitas formas de descuido 
ou de autênticos maus-tratos sofridos pelos idosos, os nossos Centros 
devem ser exemplares também no respeito pela dignidade do idoso e pela 
humanização do seu tratamento.

Por fim, numa perspetiva de fé, esta etapa da vida pode adquirir o sentido 
de uma longa vigília de preparação para o encontro com a eternidade.

5.2.7.8. Abuso de crianças, adolescentes e pessoas vulneráveis
Um dos problemas que surgiram nos últimos anos (devido a um maior 
conhecimento do fenómeno ou pelo aumento real do mesmo) prende-se 
com o abuso de crianças, adolescentes e sobre as pessoas com deficiência, 
além da violência de género. Tal fenómeno pode assumir o aspeto de abuso 
físico, psicológico e sexual. Pelo que diz respeito às estruturas da Ordem, 
uma particular forma de abuso é a de caráter institucional. Nas instituições 
assistenciais podem verificar-se todos os tipos de abuso acima referidos, 
bem como algumas condições específicas de abuso institucional, tais 
como, por exemplo, o não-respeito pela confidencialidade, o isolamento 
inapropriado, a intimidação, tratamentos alimentares inadequados, a recusa 
de alimentos, a indiferença na prestação da assistência, a ausência de 
resposta aos pedidos de ajuda. 

É supérfluo enfatizar a gravidade de qualquer tipo de abuso, independente-
mente de quem o pratica, e, ainda mais, a sua particular gravidade quando 
ocorre num contexto institucional, seja porque a própria instituição deve 
proporcionar uma ambiente acolhedor, de cuidados e proteção da criança 
e do adolescente, seja porque se verifica numa instituição da Ordem. Em 



130 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

alheias, que têm em comum uma pobreza tão radical que não possuem 
qualquer tipo de habitação estável e se veem obrigadas a viver nas ruas, 
nos vãos de entradas de prédios das cidades, em salas de espera de esta-
ções ferroviárias. Provavelmente, não obstante os séculos que passaram, 
o cenário de vida desta humanidade sofredora é muito semelhante ao 
que se apresentava aos olhos de S. João de Deus ou de S. João Grande. 
Por isso, qualquer tipo de intervenção assistencial em seu favor (material, 
alojamento, cuidados médicos, etc.) coloca-se numa linha de absoluta 
continuidade carismática.

Ao lado de tais situações, não se exclui que nos próximos anos a Ordem 
possa ser interpelada (devendo dar uma resposta rápida) por outras situações 
que hoje são mais esporádicas ou muito menos sentidas. Pensemos, por 
exemplo, nas mulheres vítimas de violência, nas pessoas que tentaram 
cometer suicídio, nas que vivem a solidão da viuvez, nas perturbações do 
comportamento alimentar (anorexia e bulimia), etc. Uma atenção adequada 
às necessidades da pessoa que sofre não pode deixar de estar atenta aos 
«novos sofrimentos» que, com o tempo, podem aparecer e que devem 
encontrar a Ordem preparada para as assumir, com criatividade e amor.

5.2.8. Programas de humanização e pastoral

5.2.8.1. Programa de humanização 
Se é certo que um hospital que não sabe acompanhar a evolução da ciência 
e da técnica pode ficar marginalizado e, por conseguinte, sem capacidade 
de intervenção, não é menos verdade que a ciência e a técnica implicam 
alguns perigos.

A constante evolução, o contínuo aparecimento de novas equipas e técnicas 
de trabalho, têm inerente o perigo de ir deixando de lado a pessoa humana, 
tanto a do profissional da saúde como a do doente.



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 131| 

De facto, em muitos processos de trabalho, podem passar de um papel 
fundamental que estavam a desempenhar para um secundário, ou até 
mesmo, conforme o tipo de técnicas, irrelevante. 

Pensemos, por exemplo, em todos os serviços de diagnóstico, nos processos 
de informação, etc., onde outrora o profissional era imprescindível para uma 
correta atuação e onde, atualmente, o seu papel passou a ser secundário 
ou inexistente.

Toda esta evolução não é neutra. Não fica à margem da sensibilidade da 
pessoa e esta corre o risco de ser marginalizada. Quando se trata do doente, 
sujeito passivo de toda esta atuação profissional, com maior razão pode 
verificar-se esta evolução de isolamento, de segregação, de despotismo 
tecnológico – tudo pelo doente e para o doente, mas sem o doente.

Por isso, é imprescindível a incorporação de programas de humanização 
nos Centros. Estamos a referir-nos à incorporação de programas, não de 
serviços de humanização.

Temos de conseguir que todos os profissionais que tornam possível o serviço 
assistencial se sintam chamados a prestar serviço à pessoa, ao doente e a 
sua família. Nisto consistirá a humanização das Obras de S. João de Deus: 
em conseguir que todos os profissionais trabalhem pelo doente, para o 
doente e com o doente, aplicando os melhores meios técnicos ao serviço 
da pessoa atendida.

5.8.2.2. Pastoral da Saúde e Social 
O doente ou o necessitado têm a sua saúde debilitada, o que põe em crise 
a pessoa toda.

Estamos convencidos de que a fé em Jesus Cristo é uma fonte de saúde e 
de vida. Disto decorre que é possível levar uma pessoa em crise, porque 
doente, a encontrar-se com a sua dimensão de fé, se existir, para que, desse 
encontro, surja uma fonte de saúde integral.

130 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

alheias, que têm em comum uma pobreza tão radical que não possuem 
qualquer tipo de habitação estável e se veem obrigadas a viver nas ruas, 
nos vãos de entradas de prédios das cidades, em salas de espera de esta-
ções ferroviárias. Provavelmente, não obstante os séculos que passaram, 
o cenário de vida desta humanidade sofredora é muito semelhante ao 
que se apresentava aos olhos de S. João de Deus ou de S. João Grande. 
Por isso, qualquer tipo de intervenção assistencial em seu favor (material, 
alojamento, cuidados médicos, etc.) coloca-se numa linha de absoluta 
continuidade carismática.

Ao lado de tais situações, não se exclui que nos próximos anos a Ordem 
possa ser interpelada (devendo dar uma resposta rápida) por outras situações 
que hoje são mais esporádicas ou muito menos sentidas. Pensemos, por 
exemplo, nas mulheres vítimas de violência, nas pessoas que tentaram 
cometer suicídio, nas que vivem a solidão da viuvez, nas perturbações do 
comportamento alimentar (anorexia e bulimia), etc. Uma atenção adequada 
às necessidades da pessoa que sofre não pode deixar de estar atenta aos 
«novos sofrimentos» que, com o tempo, podem aparecer e que devem 
encontrar a Ordem preparada para as assumir, com criatividade e amor.

5.2.8. Programas de humanização e pastoral

5.2.8.1. Programa de humanização 
Se é certo que um hospital que não sabe acompanhar a evolução da ciência 
e da técnica pode ficar marginalizado e, por conseguinte, sem capacidade 
de intervenção, não é menos verdade que a ciência e a técnica implicam 
alguns perigos.

A constante evolução, o contínuo aparecimento de novas equipas e técnicas 
de trabalho, têm inerente o perigo de ir deixando de lado a pessoa humana, 
tanto a do profissional da saúde como a do doente.



132 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

Um dos grandes valores da nossa sociedade é a dimensão plural que 
ela adquiriu. Para trás ficaram os tempos em que se impunham os regi-
mes políticos, se impunham as autoridades, e a fé e a religião também se 
impunham. Hoje, reconhecemos que a fé é um dom e, como tal, pode ser 
recebido ou recusado; pode-se por de lado ou pode-se cultivá-lo, para que 
vá crescendo e amadurecendo.

Nas nossas Obras apostámos numa presença pluralista de profissionais; 
assim, temos pessoas que receberam o dom da fé e o foram amadurecendo, 
e outras que o não fizeram. Da mesma forma, às nossas Obras vêm pessoas 
que receberam o dom da fé e o fizeram crescer e outras não. A todas 
queremos servir e a todas queremos ajudar. Com todas elas podemos 
percorrer um caminho que lhes permita recapitular a sua história pessoal, 
aproveitando esse momento de crise que a perda da saúde supõe.

Partindo da aceitação das limitações e da dependência que a doença ou 
a marginalização pressupõem, poderemos acompanhá-las a redescobrir a 
sua história, o seu ser e o sentido da sua vida. 

Isto deverá ser feito com especial sensibilidade e respeito, ao ritmo que 
o doente ou o necessitado for capaz de seguir – ou melhor, ao ritmo que 
ele for imprimindo a isso. Com aquelas pessoas que sentirem o dom da 
fé poderemos celebrar de forma explícita este processo; mas sempre em 
função do grau de crescimento e maturidade que se for alcançando.

Os nossos Centros, da saúde ou sociais, são Obras da Igreja e, por isso, a sua 
missão consiste em evangelizar partindo do cuidado e da atenção integral 
aos doentes e aos necessitados, seguindo o estilo de S. João de Deus. Falar 
de atenção integral implica atender e cuidar da dimensão espiritual da 
pessoa, como uma realidade essencial, organicamente relacionada com 
as outras dimensões do ser humano: a biológica, a psicológica e a social.

A dimensão espiritual vai mais além da esfera estritamente religiosa, embora 
também a inclua. Muitas pessoas encontram em Deus as respostas para 
as grandes questões da vida, mas outras não, devido ao facto de que o 



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 133| 

dado da fé em Deus não é significativo na sua vida e, por isso, procuram as 
respostas noutras realidades. Deus não tem para todas as pessoas o mesmo 
significado, nem é o mesmo, nem a sua vivência se faz da mesma maneira.

Devemos aproximar-nos de todos os doentes e necessitados, salvaguar-
dando o respeito e a liberdade, e atender as suas necessidades espirituais, 
deixando-lhes o protagonismo e dando-lhes o que precisarem na medida 
das nossas possibilidades.

É bem verdade que a doença, a marginalização e a pobreza são ocasiões pro-
pícias para abordar muitas questões sobre o sentido da vida e da presença 
salvífica de Deus. Por isso, e de formas diferentes, temos de acompanhar e 
responder, oportunamente, a todas essas situações. Só então tem sentido 
a nossa preocupação pela pastoral da saúde e da marginalização.

A pastoral é a ação evangelizadora de acompanhar as pessoas que sofrem, 
oferecendo com a palavra e o testemunho a Boa Nova da salvação, tal como 
fazia Jesus Cristo, sempre respeitando as crenças e os valores das pessoas.

O Serviço de Pastoral tem como missão primordial atender as necessida-
des espirituais dos doentes e necessitados, as suas famílias e os próprios 
profissionais dos Centros. Isso requer uma estrutura adequada que inclui 
pessoal, meios e um programa que garanta o cumprimento da sua missão.

A Equipa de Pastoral é formada por pessoas preparadas e totalmente 
dedicadas ao trabalho pastoral do Centro, as quais são apoiadas por outras 
pessoas comprometidas no projeto, seja a tempo parcial seja em regime de 
trabalho voluntário ou voluntariado. Deve existir um plano de ação pastoral 
e um programa concreto em função das necessidades do Centro e das 
pessoas assistidas. Deverá haver linhas mestras de ação pastoral, tanto no seu 
conteúdo filosófico como teológico e pastoral. A partir dessas linhas deverá 
ser elaborado um programa de pastoral, procurando sempre responder às 
verdadeiras necessidades espirituais dos doentes, das suas famílias e dos 
próprios profissionais. Deverão ser assinalados os seus objetivos, as suas 
ações e os critérios de avaliação, separando as diferentes áreas ou tipos 

132 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

Um dos grandes valores da nossa sociedade é a dimensão plural que 
ela adquiriu. Para trás ficaram os tempos em que se impunham os regi-
mes políticos, se impunham as autoridades, e a fé e a religião também se 
impunham. Hoje, reconhecemos que a fé é um dom e, como tal, pode ser 
recebido ou recusado; pode-se por de lado ou pode-se cultivá-lo, para que 
vá crescendo e amadurecendo.

Nas nossas Obras apostámos numa presença pluralista de profissionais; 
assim, temos pessoas que receberam o dom da fé e o foram amadurecendo, 
e outras que o não fizeram. Da mesma forma, às nossas Obras vêm pessoas 
que receberam o dom da fé e o fizeram crescer e outras não. A todas 
queremos servir e a todas queremos ajudar. Com todas elas podemos 
percorrer um caminho que lhes permita recapitular a sua história pessoal, 
aproveitando esse momento de crise que a perda da saúde supõe.

Partindo da aceitação das limitações e da dependência que a doença ou 
a marginalização pressupõem, poderemos acompanhá-las a redescobrir a 
sua história, o seu ser e o sentido da sua vida. 

Isto deverá ser feito com especial sensibilidade e respeito, ao ritmo que 
o doente ou o necessitado for capaz de seguir – ou melhor, ao ritmo que 
ele for imprimindo a isso. Com aquelas pessoas que sentirem o dom da 
fé poderemos celebrar de forma explícita este processo; mas sempre em 
função do grau de crescimento e maturidade que se for alcançando.

Os nossos Centros, da saúde ou sociais, são Obras da Igreja e, por isso, a sua 
missão consiste em evangelizar partindo do cuidado e da atenção integral 
aos doentes e aos necessitados, seguindo o estilo de S. João de Deus. Falar 
de atenção integral implica atender e cuidar da dimensão espiritual da 
pessoa, como uma realidade essencial, organicamente relacionada com 
as outras dimensões do ser humano: a biológica, a psicológica e a social.

A dimensão espiritual vai mais além da esfera estritamente religiosa, embora 
também a inclua. Muitas pessoas encontram em Deus as respostas para 
as grandes questões da vida, mas outras não, devido ao facto de que o 



134 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

de Utentes do Cento, programando para cada área a pastoral concreta e 
adequada.

A equipa de pastoral deverá cuidar muito bem da sua formação, com o fim 
de estar atualizada, alimentar-se do ponto de vista profissional e espiritual, 
para poder servir melhor as pessoas. Uma boa ajuda para a Equipa de 
Pastoral pode ser dada pelo Conselho de Pastoral composto, embora não 
exclusivamente, por profissionais do Centro, sensíveis à realidade pastoral: 
a sua função principal será a de refletir e orientar o trabalho da equipa.

5.3. GESTÃO E DIREÇÃO

5.3.1. Gestão

5.3.1.1. Organização e aplicação de recursos 
O nosso Fundador soube antecipar-se ao modelo de assistência hospitalar 
que era praticada no tempo em que viveu, e fê-lo a partir de critérios de 
organização e aplicação de recursos. Como ele, também nós somos hoje 
chamados a dar um contributo pioneiro à nossa sociedade. Na nossa 
época, mais do que outrora, a organização e a gestão deverão ser espaços 
singulares deste contributo.

Este poderia ser um lema para os nossos Centros: sermos capazes de fazer 
uma correta afetação dos recursos de que dispomos, sabendo aprimorar 
aqueles aspetos mais específicos da Instituição. Ao nível do Centro, para 
garantir a viabilidade do mesmo; ao nível dos serviços e sectores, com o 
objetivo de dar uma assistência integral ao doente e necessitado.

A retribuição e formação dos profissionais, a obtenção dos produtos neces-
sários para o correto funcionamento, a adequação tecnológica e a devida 
promoção da humanização deverão caminhar de maneira equilibrada; se 
alguma destas partes se desequilibrar estaremos a criar uma situação de 
divisão, de rutura, de crise.



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 135| 

A busca da equidade, partindo de uma dimensão local, regional e, sem 
perder de vista a nossa vocação universal, deverá estar presente na tomada 
de decisões, ainda que nalguns momentos e circunstâncias isso possa ser 
difícil.

Uma tarefa primordial dos gestores é a obtenção destes recursos. Por isso, 
uma parte importante do seu tempo e do seu trabalho deverá ser dedicada 
a desempenhar esta função. Deverão ser eles a descobrir onde e como estar 
presentes para defender o trabalho que o Centro desenvolve, ao mesmo 
tempo que procuram promover a Obra e os seus projetos.

5.3.1.2. Profissionalismo 
Porque aspiramos a uma assistência integral e nos sentimos chamados a dar 
uma resposta vocacional nas nossas Obras, é imprescindível que o nosso 
profissionalismo esteja fora de questão.

Partindo de uma resposta profissional, coerente com os princípios éticos 
da profissão e animada pela filosofia da Instituição, poderemos tornar 
possível a identidade que desejamos para as nossas Obras. A capacidade 
técnica e humana são as bases imprescindíveis para tornar possível esta 
resposta profissional.

5.3.1.3. Competência técnica
Do mesmo modo, o Centro deverá velar para que a sua dotação técnica 
e tecnológica seja adequada ao seu nível assistencial. Só com uma com-
petência técnica adequada poderemos dar o contributo específico que 
pretendemos.

As contínuas mudanças tecnológicas exigem esforços adicionais para que 
não fiquemos desatualizados. Os profissionais terão o compromisso de 
adquirir uma formação técnica suficiente e hão-de trabalhar para a atualizar 
de acordo com os novos progressos científicos.

134 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

de Utentes do Cento, programando para cada área a pastoral concreta e 
adequada.

A equipa de pastoral deverá cuidar muito bem da sua formação, com o fim 
de estar atualizada, alimentar-se do ponto de vista profissional e espiritual, 
para poder servir melhor as pessoas. Uma boa ajuda para a Equipa de 
Pastoral pode ser dada pelo Conselho de Pastoral composto, embora não 
exclusivamente, por profissionais do Centro, sensíveis à realidade pastoral: 
a sua função principal será a de refletir e orientar o trabalho da equipa.

5.3. GESTÃO E DIREÇÃO

5.3.1. Gestão

5.3.1.1. Organização e aplicação de recursos 
O nosso Fundador soube antecipar-se ao modelo de assistência hospitalar 
que era praticada no tempo em que viveu, e fê-lo a partir de critérios de 
organização e aplicação de recursos. Como ele, também nós somos hoje 
chamados a dar um contributo pioneiro à nossa sociedade. Na nossa 
época, mais do que outrora, a organização e a gestão deverão ser espaços 
singulares deste contributo.

Este poderia ser um lema para os nossos Centros: sermos capazes de fazer 
uma correta afetação dos recursos de que dispomos, sabendo aprimorar 
aqueles aspetos mais específicos da Instituição. Ao nível do Centro, para 
garantir a viabilidade do mesmo; ao nível dos serviços e sectores, com o 
objetivo de dar uma assistência integral ao doente e necessitado.

A retribuição e formação dos profissionais, a obtenção dos produtos neces-
sários para o correto funcionamento, a adequação tecnológica e a devida 
promoção da humanização deverão caminhar de maneira equilibrada; se 
alguma destas partes se desequilibrar estaremos a criar uma situação de 
divisão, de rutura, de crise.



136 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

5.3.2. Organização

5.3.2.1. Expressão correta da missão da Obra nos instrumentos 
organizativos 
A nossa missão em cada um dos Centros é muito rica e plural; por conse-
guinte, a nossa forma de organização deverá orientar-se para a pluralidade. 
Nem todos os campos da missão podem ser compatíveis com um único 
sistema de organização.

Na medida em que a nossa organização estiver impregnada pela filosofia 
da nossa missão, estaremos a facilitar que todos os Centros e todos os 
profissionais comunguem dela.

A fórmula já adotada de separar as funções do Superior das responsa-
bilidades do Diretor, demonstrou-se muito apropriada e eficaz e, nestes 
momentos, é imprescindível na gestão de muitas das nossas Obras. O 
Superior da Comunidade e o Diretor de um Centro são chamados a trabalhar 
em equipa, juntamente com os outros membros do órgão de Direção.

É uma função primordial desta equipa de direção trabalhar de forma inter-
disciplinar e motivar para esta maneira de trabalhar as outras equipas que 
existirem no Centro.

5.3.2.2. Defesa da pluralidade
A diversidade de opiniões e de culturas são um caminho adequado para 
reconhecer a humanidade plural que somos.

Devemos estabelecer espaços e elementos organizativos que permitam 
a expressão dessa pluralidade e promover atitudes pessoais que tornem 
possível a comum união nessa pluralidade.

Os nossos valores e a cultura de cada uma das Obras serão o espaço onde 
será possível articular esta dimensão de pluralidade.



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 137| 

5.3.2.3. Delegação. Participação. Assunção de funções 
Trabalhemos com o objetivo de que cada pessoa possa assumir todas as 
funções para as quais está habilitada, desde o de menor até ao de maior 
responsabilidade.

Deixemos espaços que permitam esse assumir de funções e introduzam-se 
elementos organizativos que facilitem isso.

Velemos para que esta delegação se consolide numa assunção de funções 
por parte de todos quantos tornam possível o Centro.

5.3.2.4. Descentralização / Centralização 
Procedamos de modo que a pessoa que exerce a autoridade tutele as 
iniciativas e as ansiedades dos Colaboradores.

Devemos pôr em funcionamento programas de trabalho que permitam 
que os Colaboradores possam ir crescendo na assunção de funções, que 
com frequência reservamos apenas a instâncias superiores.

Que o profissional possa crescer nas suas competências, que a equipa 
de trabalho veja aumentado o seu espaço de atuação, que as funções 
intermédias da autoridade tenham mais capacidade de iniciativa, que o 
dirigente possa ir crescendo em responsabilidade.

Que a subsidiariedade, um valor muito vinculado à tradição cristã, seja um 
elemento fundamental no assumir de funções nas nossas Obras.

A Ordem quer favorecer uma adequada descentralização, integrada com 
uma correta centralização, segundo os princípios e valores que procuramos 
promover.

136 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

5.3.2. Organização

5.3.2.1. Expressão correta da missão da Obra nos instrumentos 
organizativos 
A nossa missão em cada um dos Centros é muito rica e plural; por conse-
guinte, a nossa forma de organização deverá orientar-se para a pluralidade. 
Nem todos os campos da missão podem ser compatíveis com um único 
sistema de organização.

Na medida em que a nossa organização estiver impregnada pela filosofia 
da nossa missão, estaremos a facilitar que todos os Centros e todos os 
profissionais comunguem dela.

A fórmula já adotada de separar as funções do Superior das responsa-
bilidades do Diretor, demonstrou-se muito apropriada e eficaz e, nestes 
momentos, é imprescindível na gestão de muitas das nossas Obras. O 
Superior da Comunidade e o Diretor de um Centro são chamados a trabalhar 
em equipa, juntamente com os outros membros do órgão de Direção.

É uma função primordial desta equipa de direção trabalhar de forma inter-
disciplinar e motivar para esta maneira de trabalhar as outras equipas que 
existirem no Centro.

5.3.2.2. Defesa da pluralidade
A diversidade de opiniões e de culturas são um caminho adequado para 
reconhecer a humanidade plural que somos.

Devemos estabelecer espaços e elementos organizativos que permitam 
a expressão dessa pluralidade e promover atitudes pessoais que tornem 
possível a comum união nessa pluralidade.

Os nossos valores e a cultura de cada uma das Obras serão o espaço onde 
será possível articular esta dimensão de pluralidade.



138 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

5.3.2.5. Novas fórmulas jurídicas 
O nosso ponto de referência foi sempre o Direito Canónico. Apesar disso, 
e juntamente com ele, é possível encontrar fórmulas que permitam novos 
modos de direção, de delegação e de participação.

Tradicionalmente, as nossas Obras enquadraram-se na fórmula jurídica 
de Centro como propriedade da Ordem Hospitaleira. Os novos tempos 
em que vivemos, a dimensão que as Obras vão assumindo, o dinamismo, 
a evolução constante que caracterizam o sector da Saúde e os Serviços 
Sociais tornam aconselhável que, sob este aspeto, não nos agarremos a 
fórmulas do passado.

A Fundação, a Associação, a Instituição sem fins lucrativos ou as Organi-
zações Não-Governamentais são fórmulas jurídicas que podem tornar-se 
mais adequadas, conforme as realidades, e porventura revelar-se mais 
convenientes. Algumas experiências concretas vividas por algumas Obras, 
assim o demonstram. Será bom estarmos atentos para discernir quais as 
fórmulas mais apropriadas em cada tempo e lugar.

5.3.2.6. Trabalho em equipa 
Se quisermos atender a pessoa e as suas necessidades, só o poderemos 
conseguir de forma conjunta:

• Na direção. Quando os máximos responsáveis pelo Centro forem 
capazes de organizar uma equipa de trabalho estarão em condições 
de poder inspirar e animar as outras partes do Centro para que eles 
façam o mesmo. A tentação da eficácia personalista é muito grande e 
o mesmo se pode dizer quanto aos efeitos em cadeia desta tentação.

• Ao nível das chefias intermédias. Também estas se devem caracterizar 
por uma linha de trabalho conjunto que lhes permita assumir os 
problemas dos subordinados, de modo a fazê-los chegar às instâncias 
superiores. Do mesmo modo, deverão fazer chegar aos subordinados 
os planos de trabalho da direção.



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 139| 

• Nos serviços assistenciais e não assistenciais. Quando todos os que 
atendemos um mesmo doente ou necessitado formos capazes de 
trabalhar de forma conjunta, nessa altura estaremos a dar-lhe uma 
resposta integral.

Nos Centros mais complexos não poderemos todos integrar uma mesma 
equipa, mas poderemos sem dúvida formar parte de uma equipa que se 
sente chamada a dar uma resposta integral às necessidades do doente, e 
que seja integradora para todos os que a tornam possível.

5.3.3. Política de pessoal

5.3.3.1. Critérios gerais 
A Ordem Hospitaleira de S. João de Deus como organização:

• É essencialmente uma obra humana, na medida em que é fruto do 
esforço humano e se compõe de pessoas, as quais constituem o 
elemento fundamental da mesma.

• Está consciente de que as suas Obras são empresas com um carácter 
especial, pois que sendo uma Instituição sem fins lucrativos tem de 
conjugar os seus objetivos empresariais com a sua responsabilidade 
social, económica e de instituição eclesial.

• É recetiva às correntes atuais que provêm do mundo da empresa – 
sociologia, relações humanas, psicologia – tendo-se adaptado aos 
tempos atuais, introduzindo as necessárias alterações de ordem 
organizacional, necessidade de administrar as suas Obras com crité-
rios empresariais de eficácia e eficiência, mas sabendo manter uma 
filosofia, um estilo e uma cultura que lhe são próprios.

• Tem em conta as pessoas que trabalham nas suas Obras e, por isso, 
propõe-se conseguir uma relação entre organização e trabalhado-
res que satisfaça as necessidades e os direitos de ambas as partes, 
estabelecendo mecanismos que facilitem a ação conjunta de todos 
para alcançar os seus fins e aspirações.

138 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

5.3.2.5. Novas fórmulas jurídicas 
O nosso ponto de referência foi sempre o Direito Canónico. Apesar disso, 
e juntamente com ele, é possível encontrar fórmulas que permitam novos 
modos de direção, de delegação e de participação.

Tradicionalmente, as nossas Obras enquadraram-se na fórmula jurídica 
de Centro como propriedade da Ordem Hospitaleira. Os novos tempos 
em que vivemos, a dimensão que as Obras vão assumindo, o dinamismo, 
a evolução constante que caracterizam o sector da Saúde e os Serviços 
Sociais tornam aconselhável que, sob este aspeto, não nos agarremos a 
fórmulas do passado.

A Fundação, a Associação, a Instituição sem fins lucrativos ou as Organi-
zações Não-Governamentais são fórmulas jurídicas que podem tornar-se 
mais adequadas, conforme as realidades, e porventura revelar-se mais 
convenientes. Algumas experiências concretas vividas por algumas Obras, 
assim o demonstram. Será bom estarmos atentos para discernir quais as 
fórmulas mais apropriadas em cada tempo e lugar.

5.3.2.6. Trabalho em equipa 
Se quisermos atender a pessoa e as suas necessidades, só o poderemos 
conseguir de forma conjunta:

• Na direção. Quando os máximos responsáveis pelo Centro forem 
capazes de organizar uma equipa de trabalho estarão em condições 
de poder inspirar e animar as outras partes do Centro para que eles 
façam o mesmo. A tentação da eficácia personalista é muito grande e 
o mesmo se pode dizer quanto aos efeitos em cadeia desta tentação.

• Ao nível das chefias intermédias. Também estas se devem caracterizar 
por uma linha de trabalho conjunto que lhes permita assumir os 
problemas dos subordinados, de modo a fazê-los chegar às instâncias 
superiores. Do mesmo modo, deverão fazer chegar aos subordinados 
os planos de trabalho da direção.



140 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

Por tudo isto, torna-se necessário mostrar expressamente uma disposição 
sincera de esclarecer as relações com os trabalhadores, sempre à luz da 
legislação em vigor, da Doutrina Social da Igreja e salvaguardando os 
direitos do doente e do necessitado, que é o fim principal das suas Obras.

5.3.3.2. Relações com os trabalhadores 
Tendo em conta que a pessoa é o elemento fundamental de qualquer 
organização, deve fazer-se de modo que a gestão dos recursos humanos 
esteja orientada para motivar, atrair, promover e integrar os trabalhadores 
de forma coerente com as suas necessidades e os fins da Ordem, sempre 
segundo critérios de justiça social.

A ação diretiva pressupõe um trabalho de gestão de pessoal, pois que 
sem isso é impossível levar a cabo qualquer Obra ou ação. Em razão disso, 
a gestão dos recursos humanos exige atualmente quadros diretivos com 
um nível adequado de competência profissional, juntamente com uma 
capacidade equilibrada no campo das relações humanas.

Um aspeto que se deve reforçar em todos os Centros da Ordem são os 
canais de comunicação. Deve estabelecer-se uma comunicação estrutu-
rada, desenvolvendo canais adequados para chegar a todos os níveis da 
organização e a todos os Colaboradores. Devemos pelo menos procurar 
que haja canais específicos de comunicação e facilitar uma informação 
verdadeira e inteligível.

Outro ponto importante na Ordem e nas suas Obras deve ser o acolhimento 
e a inserção de toda a pessoa que nelas começa a trabalhar, assim como o 
seu acompanhamento nas primeiras etapas do seu trabalho.

5.3.3.3. A ação sindical 
O sindicalismo é uma realidade social de âmbito mundial. A Doutrina 
Social da Igreja, desde há muito anos, tem vindo a reconhecer o direito do 
trabalhador a formar associações para a defesa dos seus direitos comuns 



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 141| 

ou profissionais. Neste sentido a Ordem reconhece e respeita o exercício 
desse direito.

A Doutrina Social da Igreja assume e apoia esta realidade e considera-a 
um elemento indispensável na vida social contemporânea, como força 
construtiva de ordem social e de solidariedade, capaz de conseguir não só 
que o trabalhador tenha mais, mas seja mais, e que o papel dos sindicatos 
seja não apenas um instrumento de negociação, mas também um lugar 
onde se exprime a personalidade dos trabalhadores: os seus serviços 
constituem o desenvolvimento de uma autêntica cultura do trabalho e 
ajudam a participar de maneira plenamente humana na vida da empresa.

A aceitação desta realidade deve levar-nos a procurar canais de informação 
e comunicação entre a direção e os sindicatos com uma atitude honesta e 
realista, salvaguardando sempre os direitos dos doentes e dos necessitados.

5.3.3.4. Seleção e contratação do pessoal 
As pessoas serão selecionadas tendo em conta a sua qualificação técnica e 
humana, assegurando que as suas motivações, atitudes e comportamento 
respeitam os princípios da Ordem.

É conveniente que cada Centro tenha algumas normas de ação claras sobre 
a seleção do pessoal, sendo desejável que o modo como se desenvolve 
o processo de seleção seja do conhecimento público: posto de trabalho 
vago, datas, normas, etc.

Deve-se prestar uma atenção especial aos seguintes critérios de contratação:

• Técnicos: para que uma pessoa seja aceite para ocupar um determi-
nado posto de trabalho ser-lhe-á exigido que possua uma qualificação 
profissional certificada nos termos das leis em vigor. Independente-
mente do diploma, será necessário verificar se o candidato possui 
uma adequada capacidade e competência profissional para exercer 
e realizar o trabalho pretendido.

140 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

Por tudo isto, torna-se necessário mostrar expressamente uma disposição 
sincera de esclarecer as relações com os trabalhadores, sempre à luz da 
legislação em vigor, da Doutrina Social da Igreja e salvaguardando os 
direitos do doente e do necessitado, que é o fim principal das suas Obras.

5.3.3.2. Relações com os trabalhadores 
Tendo em conta que a pessoa é o elemento fundamental de qualquer 
organização, deve fazer-se de modo que a gestão dos recursos humanos 
esteja orientada para motivar, atrair, promover e integrar os trabalhadores 
de forma coerente com as suas necessidades e os fins da Ordem, sempre 
segundo critérios de justiça social.

A ação diretiva pressupõe um trabalho de gestão de pessoal, pois que 
sem isso é impossível levar a cabo qualquer Obra ou ação. Em razão disso, 
a gestão dos recursos humanos exige atualmente quadros diretivos com 
um nível adequado de competência profissional, juntamente com uma 
capacidade equilibrada no campo das relações humanas.

Um aspeto que se deve reforçar em todos os Centros da Ordem são os 
canais de comunicação. Deve estabelecer-se uma comunicação estrutu-
rada, desenvolvendo canais adequados para chegar a todos os níveis da 
organização e a todos os Colaboradores. Devemos pelo menos procurar 
que haja canais específicos de comunicação e facilitar uma informação 
verdadeira e inteligível.

Outro ponto importante na Ordem e nas suas Obras deve ser o acolhimento 
e a inserção de toda a pessoa que nelas começa a trabalhar, assim como o 
seu acompanhamento nas primeiras etapas do seu trabalho.

5.3.3.3. A ação sindical 
O sindicalismo é uma realidade social de âmbito mundial. A Doutrina 
Social da Igreja, desde há muito anos, tem vindo a reconhecer o direito do 
trabalhador a formar associações para a defesa dos seus direitos comuns 



142 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

• Perfil humano: devem valorizar-se as qualidades humanas, tais como 
as aptidões e atitudes para as relações humanas, o equilíbrio emo-
cional, o sentido da responsabilidade e a capacidade para tomar 
decisões, bem como a vocação para os serviços de saúde ou sociais.

• Perfil ético: é necessário que as pessoas que trabalham nos Centros 
da Ordem promovam os princípios deontológicos da sua profissão 
e respeitem e promovam os princípios da Instituição.

• Dimensão religiosa: procurar-se-á fazer com que a atitude das pessoas 
contribua para que a atenção religiosa no Centro seja fortalecida.

5.3.3.5. Segurança no emprego 
Partimos do princípio de que todas as nossas atuações no campo do trabalho 
devem adaptar-se à legislação em vigor em cada país, sempre que esta não 
viole os princípios da Ordem.

Não obstante isso, embora o nosso comportamento específico neste campo 
seja influenciado primeiro e principalmente pelo bem da Instituição das 
pessoas assistidas, deverão evitar-se situações de instabilidade e desmo-
tivação nas pessoas contratadas, oferecendo-lhes, pelo contrário, aquelas 
condições de segurança e estabilidade no emprego que são necessárias 
para um melhor desempenho do trabalho pessoal.

Também é certo que a dinâmica de funcionamento das instituições de 
saúde e sociais, com um horário de permanente abertura, obriga a uma 
complexa rede de suplências e substituições que torna difícil garantir uma 
estabilidade no emprego às pessoas que ocupam estes lugares de maneira 
transitória. Não será exagerado pedir que, também neste campo, se estudem 
sistemas que possam pôr limites à instabilidade laboral.

5.3.3.6. Sistema salarial 
A justa remuneração do trabalho realizado é um problema fundamental 
de toda a ética social. Os problemas salariais são a reivindicação de maior 
insistência por parte dos trabalhadores.



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 143| 

A Doutrina Social da Igreja considera o salário como a verificação concreta, 
embora não única, da justiça social.

Não é fácil quantificar o salário justo, pois que o mesmo é influenciado por 
fatores como a situação económica dos países, as expectativas dos diferentes 
mercados de trabalho – incluindo o mundo da saúde e social –, a situação 
de cada Centro, as expectativas e as necessidades de cada trabalhador, etc.

Tudo isto nos obriga a remunerar os trabalhadores com os salários possíveis, 
mesmo tendo consciência de que, por vezes, eles não correspondem à 
satisfação das suas expectativas. No entanto, para além das remunerações 
existentes, devemos assumir uma atitude real de compromisso para melhorar 
tanto as condições económicas como as sociais dos trabalhadores, porque 
o seu conforto e bem-estar será sempre um fator positivo no bem-estar e 
no conforto do doente e do necessitado.

5.3.3.7. Motivação 
A motivação de uma pessoa que trabalha dependerá do grau de satisfação 
das suas necessidades básicas e da perceção dos atrativos que uma empresa 
ou organização oferecem para tornar possível o seu desenvolvimento 
humano e profissional.

A motivação das pessoas é um meio fundamental para alcançar um dos 
objetivos de qualquer organização – o desenvolvimento humano e pro-
fissional dos trabalhadores.

Têm uma incidência fundamental no grau de satisfação e motivação no 
trabalho os sistemas de retribuição (ordenados, incentivos, gratificações, 
etc.), as condições de trabalho (ambiente, segurança, clima, trabalho em 
equipa, etc.), e os estímulos individuais (segurança, estabilidade no emprego, 
consideração, realização, etc.). Devem ser realizados os esforços necessários 
para conseguir um nível adequado destes três aspetos fundamentais que 
abrangem as necessidades do trabalhador.

142 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

• Perfil humano: devem valorizar-se as qualidades humanas, tais como 
as aptidões e atitudes para as relações humanas, o equilíbrio emo-
cional, o sentido da responsabilidade e a capacidade para tomar 
decisões, bem como a vocação para os serviços de saúde ou sociais.

• Perfil ético: é necessário que as pessoas que trabalham nos Centros 
da Ordem promovam os princípios deontológicos da sua profissão 
e respeitem e promovam os princípios da Instituição.

• Dimensão religiosa: procurar-se-á fazer com que a atitude das pessoas 
contribua para que a atenção religiosa no Centro seja fortalecida.

5.3.3.5. Segurança no emprego 
Partimos do princípio de que todas as nossas atuações no campo do trabalho 
devem adaptar-se à legislação em vigor em cada país, sempre que esta não 
viole os princípios da Ordem.

Não obstante isso, embora o nosso comportamento específico neste campo 
seja influenciado primeiro e principalmente pelo bem da Instituição das 
pessoas assistidas, deverão evitar-se situações de instabilidade e desmo-
tivação nas pessoas contratadas, oferecendo-lhes, pelo contrário, aquelas 
condições de segurança e estabilidade no emprego que são necessárias 
para um melhor desempenho do trabalho pessoal.

Também é certo que a dinâmica de funcionamento das instituições de 
saúde e sociais, com um horário de permanente abertura, obriga a uma 
complexa rede de suplências e substituições que torna difícil garantir uma 
estabilidade no emprego às pessoas que ocupam estes lugares de maneira 
transitória. Não será exagerado pedir que, também neste campo, se estudem 
sistemas que possam pôr limites à instabilidade laboral.

5.3.3.6. Sistema salarial 
A justa remuneração do trabalho realizado é um problema fundamental 
de toda a ética social. Os problemas salariais são a reivindicação de maior 
insistência por parte dos trabalhadores.



144 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

Como meio de motivação, a Ordem reserva um interesse especial à pro-
moção pessoal. É este o campo específico de intervenção das equipas de 
direção e de maneira especial da direção dos recursos humanos. Devemos 
fazer com que as pessoas possam vislumbrar uma perspetiva de futuro a 
nível profissional e vocacional nos nossos Centros. Para isso deverão ser 
facilitados os meios necessários: para uns será a formação; noutros casos, 
será a investigação; noutros ainda, será a docência, etc.

5.3.3.8. Convergência de valores entre todos aqueles que compõem 
o Centro
Uma das características da nossa sociedade é a pluralidade; é caso para 
dizer que a época de imposição de uma cultura sobre outra chegou ao 
fim. Desde há bastante tempo que em muitas das nossas Obras têm sido 
adotadas formas de gestão, direção e de trabalho assistencial que procuram 
agrupar e integrar esta realidade multicultural.

É urgente continuar a seguir nesta direção e que todos nos comprometamos 
neste projeto de unir esforços e culturas; devemos ser capazes de integrar 
os elementos culturais conjuntos nos nossos Centros. Todo o projeto de 
convergência implica unificação; os valores nunca se alcançam através 
de imposições. Provavelmente será necessário definir valores mínimos, 
irrenunciáveis; mas, a partir daí, devemos trabalhar para alcançar uma cultura 
com valores específicos, promovidos e assumidos por todos.

Na medida em que os Colaboradores dispuserem de espaços para exprimir 
as suas ideias, os seus valores, estarão a comprometer-se na consecução 
de um projeto partilhado. Também é necessário que se possam sentir 
responsáveis por temas, áreas e espaços em que exercem a sua autoridade 
delegada.



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 145| 

5.3.3.9. Promover uma cultura de pertença ao Centro, à Província, 
à Ordem 
As atuais investigações nas ciências administrativas descobriram a impor-
tância que as instituições têm no desenvolvimento de uma “Cultura orga-
nizacional” que seja coerente com a sua missão e os seus valores. Como 
Instituição, a Ordem Hospitaleira tem vindo a aprofundar esta exigência 
desde a sua própria fundação.

Talvez no passado tenhamos mantido atitudes paternalistas ou protetoras 
para com os profissionais, como reflexo inconsciente de uma atitude 
defensiva daquilo que era nosso, da nossa cultura. Sem perder todos os 
valores que esta cultura possui, devemos ultrapassar as atitudes de defesa 
e, para isso, um meio adequado será a articulação de um departamento de 
recursos humanos profissionalizado, que saiba dirigir e orientar a consecução 
desta cultura comum.

Um elemento imprescindível deste processo é o respeito e a aplicação da 
legislação laboral vigente, de maneira especial relativamente à segurança 
no trabalho e à saúde no mundo do trabalho.

Como elemento dinamizador, temos a defesa dos direitos dos trabalhadores.

A satisfação pessoal, o prazer que deriva de uma tarefa bem realizada, a 
tranquilidade que se sente ao ver que os objetivos estão a ser alcançados; 
em suma, a serenidade, a paz interior que inunda a pessoa quando se sente 
integrada na sua profissão, quando vê o que faz, e ainda a perceção que, 
dessas forma, está a contribuir para a construção do nosso mundo, para 
uma saúde de mais qualidade, para serviços sociais que funcionam melhor, 
são realidades que devem ser reforçados entre nós.

Devemos estar atentos para evitar que se verifiquem entre nós situações 
laborais que sejam um obstáculo à integração dos profissionais. É certo 
que, com o passar do tempo, as pessoas tendem a instalar-se e a perder a 
motivação inicial; por isso, a direção tem a responsabilidade de acompanhar 

144 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

Como meio de motivação, a Ordem reserva um interesse especial à pro-
moção pessoal. É este o campo específico de intervenção das equipas de 
direção e de maneira especial da direção dos recursos humanos. Devemos 
fazer com que as pessoas possam vislumbrar uma perspetiva de futuro a 
nível profissional e vocacional nos nossos Centros. Para isso deverão ser 
facilitados os meios necessários: para uns será a formação; noutros casos, 
será a investigação; noutros ainda, será a docência, etc.

5.3.3.8. Convergência de valores entre todos aqueles que compõem 
o Centro
Uma das características da nossa sociedade é a pluralidade; é caso para 
dizer que a época de imposição de uma cultura sobre outra chegou ao 
fim. Desde há bastante tempo que em muitas das nossas Obras têm sido 
adotadas formas de gestão, direção e de trabalho assistencial que procuram 
agrupar e integrar esta realidade multicultural.

É urgente continuar a seguir nesta direção e que todos nos comprometamos 
neste projeto de unir esforços e culturas; devemos ser capazes de integrar 
os elementos culturais conjuntos nos nossos Centros. Todo o projeto de 
convergência implica unificação; os valores nunca se alcançam através 
de imposições. Provavelmente será necessário definir valores mínimos, 
irrenunciáveis; mas, a partir daí, devemos trabalhar para alcançar uma cultura 
com valores específicos, promovidos e assumidos por todos.

Na medida em que os Colaboradores dispuserem de espaços para exprimir 
as suas ideias, os seus valores, estarão a comprometer-se na consecução 
de um projeto partilhado. Também é necessário que se possam sentir 
responsáveis por temas, áreas e espaços em que exercem a sua autoridade 
delegada.



146 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

e animar as pessoas para que esta situação não se verifique; em casos 
extremos, pode ser necessário tomar medidas neste campo.

Pois bem: uma Obra em que não houver algumas garantias de uma certa 
estabilidade nunca será um espaço adequado para convidar os Colabora-
dores a comprometerem-se num projeto conjunto.

A Ordem mantém o apoio e a defesa dos trabalhadores quando existir uma 
intervenção judicial, exceto nos casos de manifesta negligência profissional. 
Antes das queixas judiciárias, que infelizmente chegam aos nossos Centros, 
exige-se um princípio de honestidade sobre a prática institucional e um 
manifesto apoio às pessoas implicadas.

Do mesmo modo, se quisermos conseguir uma cultura própria nas nossas 
Obras, será necessário ir criando formas específicas de atuação nos momen-
tos difíceis e de tensão, que se podem verificar nas relações de trabalho; 
mesmo no conflito pode haver uma forma própria de encontrar a solução.

5.3.4. A política económica e financeira

5.3.4.1. Entidade sem fins lucrativos
A instituição sempre se definiu como uma entidade sem fins lucrativos, isto 
é, não tendo como objetivo a acumulação de riqueza.

Os recursos que se podem obter destinam-se ao próprio Centro para que, 
em qualquer momento, as suas instalações, os seus equipamentos e os 
seus métodos de trabalho sejam coerentes e adequados à sua situação 
territorial e à sua classificação.

5.3.4.2. Carácter de beneficência social 
A origem da Instituição está na beneficência, na generosa colaboração de 
muitas e variadas pessoas para que a Obra cumpra a sua missão. Bom será 



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 147| 

que promovamos esta dimensão de caridade para darmos continuidade 
à inspiração original da Instituição.

Chegou o momento de conferir uma dimensão mais universal à nossa 
solidariedade. No mundo atual as desigualdades vão-se acentuando e as 
diferenças são cada vez maiores. A dimensão de beneficência social das 
nossas Obras poderia encontrar um espaço atual na colaboração entre 
Centros, ou entre países, no campo da saúde ou das necessidades sociais.

5.3.4.3. Equilíbrio financeiro 
A arte da gestão é a arte de atribuir recursos a diferentes necessidades. No 
caso dos Centros, é a atribuição de recursos aos diferentes sectores que 
torna possível o serviço.

Será necessário decidir sobre a atribuição de fundos a cada uma das partes, 
garantindo, no entanto, a viabilidade do Centro ou, o que é o mesmo, o 
seu equilíbrio financeiro.

Se, por incorreta afetação de recursos, colocarmos o Centro numa situação 
de inviabilidade económica, estaremos a pôr em perigo o futuro do mesmo 
e de todas as pessoas que dele fazem parte.

5.3.4.4. Transparência na gestão 
Se o conjunto de valores que pretendemos promover nas nossas Obras 
e que dão sentido à nossa missão forem postos em prática, não haverá 
inconveniente em que os profissionais do Centro, os Utentes, a sociedade 
e a Administração Pública possam conhecer a realidade dos nossos Centros.

A razão disto encontra-se exatamente na transparência da nossa gestão: se 
os princípios forem claros e se os pretendemos pôr em prática, mais uma 
razão para os dar a conhecer.

146 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

e animar as pessoas para que esta situação não se verifique; em casos 
extremos, pode ser necessário tomar medidas neste campo.

Pois bem: uma Obra em que não houver algumas garantias de uma certa 
estabilidade nunca será um espaço adequado para convidar os Colabora-
dores a comprometerem-se num projeto conjunto.

A Ordem mantém o apoio e a defesa dos trabalhadores quando existir uma 
intervenção judicial, exceto nos casos de manifesta negligência profissional. 
Antes das queixas judiciárias, que infelizmente chegam aos nossos Centros, 
exige-se um princípio de honestidade sobre a prática institucional e um 
manifesto apoio às pessoas implicadas.

Do mesmo modo, se quisermos conseguir uma cultura própria nas nossas 
Obras, será necessário ir criando formas específicas de atuação nos momen-
tos difíceis e de tensão, que se podem verificar nas relações de trabalho; 
mesmo no conflito pode haver uma forma própria de encontrar a solução.

5.3.4. A política económica e financeira

5.3.4.1. Entidade sem fins lucrativos
A instituição sempre se definiu como uma entidade sem fins lucrativos, isto 
é, não tendo como objetivo a acumulação de riqueza.

Os recursos que se podem obter destinam-se ao próprio Centro para que, 
em qualquer momento, as suas instalações, os seus equipamentos e os 
seus métodos de trabalho sejam coerentes e adequados à sua situação 
territorial e à sua classificação.

5.3.4.2. Carácter de beneficência social 
A origem da Instituição está na beneficência, na generosa colaboração de 
muitas e variadas pessoas para que a Obra cumpra a sua missão. Bom será 



148 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

A quantificação numérica do Centro – atividade, receitas, despesas, resulta-
dos, investimentos, disponibilidades financeiras – são apenas uma parte de 
toda a sua realidade e, por conseguinte, também podem ser conhecidos.

Um modo adequado para dar a conhecer a realidade dos nossos Centros, 
favorecer a transparência e estimular a coresponsabilidade, pode ser a 
elaboração do relatório anual de atividades de cada Obra.

5.3.5. Responsabilidade social

5.3.5.1. Serviço à sociedade como elemento justificativo das Obras 
Qualquer Instituição, qualquer Obra, corre o risco de se fechar em si mesma 
e entrar numa dinâmica de justificação da sua existência à margem da 
realidade.

Não é raro encontrar instituições que, neste isolamento, acabam por projetar 
uma Obra que já não é necessária ou que ninguém procura. Não deverá 
acontecer assim connosco, porque a razão de ser das nossas Obras está 
no serviço que prestam e, por conseguinte, elas hão-de estar abertas à 
mudança e à evolução, para estarem atualizadas no seu serviço.

Nesta linha, as Constituições especificam que nos devemos sentir admi-
nistradores dos bens e não seus proprietários, com a missão específica de 
procurar uma correta utilização dos recursos nas Obras.

5.3.5.2. Respeito e aplicação da legislação 
No nosso esforço para darmos um contributo específico à sociedade, é 
imprescindível que o respeito e a aplicação da legislação estejam garantidos.

Se entendermos a lei como o mínimo denominador comum que regula 
quantos formamos a sociedade, somos obrigados a cumpri-la escrupulosa-
mente. Mais ainda, na medida das nossas possibilidades, temos de superar 



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 149| 

este mínimo denominador comum e procurar promover os nossos próprios 
critérios para além do que a lei propõe.

Uma situação especial pode verificar-se no caso de a lei poder ser contrária à 
identidade e aos valores que a Instituição promove; neste caso, amparando-
nos no pluralismo que queremos promover na nossa sociedade, recorremos 
à nossa objeção de consciência quanto à aplicação da lei na nossa Obra.

5.3.5.3. Compromisso de justiça social na distribuição das riquezas 
Não é fácil na nova sociedade garantir uma distribuição equitativa dos 
recursos. Os grupos de pressão, por um lado, e as grandes desigualdades, 
por outro, podem inclinar a balança de forma pouco equitativa.

Será necessário fazer um esforço de gestão e de educação segundo os 
valores para que nem sempre se imponha a lei do mais forte. Há que 
considerar as particularidades e ter em conta as diferentes realidades, mas 
respeitando sempre o princípio de uma distribuição justa dos recursos.

De maneira especial devemos estar atentos à dimensão universal da nossa 
vida e das nossas Obras. Temos de admitir que há graves injustiças na 
distribuição mundial dos recursos; não nos tornemos também nós par-
ticipantes desta distribuição injusta. Procuremos trabalhar por uma ação 
solidária, partindo de uma missão que é universal e de uma visão global 
dos problemas.

Este deve ser um espaço para aplicar a Doutrina Social da Igreja e, na medida 
em que a pudermos desenvolver, a promovermos, estaremos a contribuir 
para que, de uma maneira prática, a Doutrina social se difunda como um 
compêndio de valores cristãos na nossa sociedade.

5.3.5.4. Função de denúncia nas situações que o exigirem 
Levemos a nossa reflexão e a nossa denúncia àquelas situações que virmos 
de forma clara que são injustas ou erradas.

148 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

A quantificação numérica do Centro – atividade, receitas, despesas, resulta-
dos, investimentos, disponibilidades financeiras – são apenas uma parte de 
toda a sua realidade e, por conseguinte, também podem ser conhecidos.

Um modo adequado para dar a conhecer a realidade dos nossos Centros, 
favorecer a transparência e estimular a coresponsabilidade, pode ser a 
elaboração do relatório anual de atividades de cada Obra.

5.3.5. Responsabilidade social

5.3.5.1. Serviço à sociedade como elemento justificativo das Obras 
Qualquer Instituição, qualquer Obra, corre o risco de se fechar em si mesma 
e entrar numa dinâmica de justificação da sua existência à margem da 
realidade.

Não é raro encontrar instituições que, neste isolamento, acabam por projetar 
uma Obra que já não é necessária ou que ninguém procura. Não deverá 
acontecer assim connosco, porque a razão de ser das nossas Obras está 
no serviço que prestam e, por conseguinte, elas hão-de estar abertas à 
mudança e à evolução, para estarem atualizadas no seu serviço.

Nesta linha, as Constituições especificam que nos devemos sentir admi-
nistradores dos bens e não seus proprietários, com a missão específica de 
procurar uma correta utilização dos recursos nas Obras.

5.3.5.2. Respeito e aplicação da legislação 
No nosso esforço para darmos um contributo específico à sociedade, é 
imprescindível que o respeito e a aplicação da legislação estejam garantidos.

Se entendermos a lei como o mínimo denominador comum que regula 
quantos formamos a sociedade, somos obrigados a cumpri-la escrupulosa-
mente. Mais ainda, na medida das nossas possibilidades, temos de superar 



150 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

Não nos limitemos à reclamação: além de assinalar a injustiça ou o erro, 
apresentemos sugestões e orientações.

Se formos capazes de dar soluções concretas e, além disso, se conseguirmos 
levá-las à prática, a nossa função de denúncia terá alcançado a sua máxima 
expressão.

5.3.6. Presença da sociedade no Centro

5.3.6.1. Os Utentes. As Associações de Utentes e de Familiares 
Tradicionalmente temos designado o Utente dos serviços de saúde e social 
como doente, mas chegou o momento em que ele deseja desempenhar 
um papel ativo e bom será que assuma este papel.

Dois tipos de associações de Utentes se apresentam nos nossos dias:

• As associações genéricas de Utentes, com um conteúdo reivindicativo 
importante e frequentemente com uma certa predisposição para 
recorrer às autoridades legais.

• As associações específicas, que surgem ligadas a uma determinada 
doença, tanto manifestações crónicas, como processos muito graves.

Ambas devem ter lugar nos nossos Centros.

Quanto às primeiras, é muito provável que se revelem com a apresentação 
de alguma queixa ou reclamação; a nós compete garantir-lhes espaço de 
expressão no qual possam sentir-se interlocutores sociais válidos para que, 
de forma constante, possam colaborar com a nossa maneira de trabalhar 
e nós possamos torná-los partícipes do trabalho que estamos a realizar.

Relativamente às segundas, deverão encontrar nos Centros um apoio 
privilegiado, de maneira especial no início da sua atividade. Na nossa 
dinâmica social, somente através de agrupamentos de pessoas será possível 
alcançar determinadas metas e, por vezes, é difícil constituir esses grupos. 



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 151| 

O Centro pode sempre funcionar como plataforma para superar essas 
dificuldades iniciais.

Em ambos os casos, o diálogo e uma postura aberta permitem que as 
partes – a Instituição e as Associações – sejam conhecedoras da situação 
que se vive, das possibilidades, das limitações e, inclusive, dos erros.

Infelizmente, não conseguiremos evitar a dinâmica da queixa e da recla-
mação legal – em muitos casos com fins lucrativos. Podemos, no entanto, 
desenvolver formas diferentes de relacionamento que tenham por base a 
confiança mútua.

A organização de serviços de atenção ao Utente, através de diferentes for-
mas, para que ele possa exprimir a sua opinião, é um meio muito adequado 
para orientar a presença do cidadão nas nossas Obras.

5.3.6.2. Os trabalhadores 
Os trabalhadores têm órgãos de representação que estão ao abrigo da lei e é a 
partir deles que se deverá articular a relação laboral Colaboradores-Instituição.

Assim, na medida em que consideramos que a Instituição é uma realidade 
construída e comparticipada por todos, bom será que se articulem modos, 
formas e estilos de ligação à Ordem que, sem esquecer quanto acima foi 
referido, deem lugar a este novo projeto que queremos levar a cabo em 
cada Obra de S. João de Deus.

A vinculação estará para alguns no ponto de referência à relação laboral, de 
forma exclusiva. Estes encontrarão o meio para essa vinculação, no quadro 
da referência legislativa.

Outros sentir-se-ão motivados por uma resposta vocacional, que ultrapassa a 
resposta profissional. Será bom que se estabeleçam vias formais e informais 
para que possam fazer crescer o seu compromisso solidário com o doente 
e o necessitado.

150 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

Não nos limitemos à reclamação: além de assinalar a injustiça ou o erro, 
apresentemos sugestões e orientações.

Se formos capazes de dar soluções concretas e, além disso, se conseguirmos 
levá-las à prática, a nossa função de denúncia terá alcançado a sua máxima 
expressão.

5.3.6. Presença da sociedade no Centro

5.3.6.1. Os Utentes. As Associações de Utentes e de Familiares 
Tradicionalmente temos designado o Utente dos serviços de saúde e social 
como doente, mas chegou o momento em que ele deseja desempenhar 
um papel ativo e bom será que assuma este papel.

Dois tipos de associações de Utentes se apresentam nos nossos dias:

• As associações genéricas de Utentes, com um conteúdo reivindicativo 
importante e frequentemente com uma certa predisposição para 
recorrer às autoridades legais.

• As associações específicas, que surgem ligadas a uma determinada 
doença, tanto manifestações crónicas, como processos muito graves.

Ambas devem ter lugar nos nossos Centros.

Quanto às primeiras, é muito provável que se revelem com a apresentação 
de alguma queixa ou reclamação; a nós compete garantir-lhes espaço de 
expressão no qual possam sentir-se interlocutores sociais válidos para que, 
de forma constante, possam colaborar com a nossa maneira de trabalhar 
e nós possamos torná-los partícipes do trabalho que estamos a realizar.

Relativamente às segundas, deverão encontrar nos Centros um apoio 
privilegiado, de maneira especial no início da sua atividade. Na nossa 
dinâmica social, somente através de agrupamentos de pessoas será possível 
alcançar determinadas metas e, por vezes, é difícil constituir esses grupos. 



152 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

Por último, alguns verão a sua presença na Obra como expressão do seu 
compromisso de fé. Também estes deverão dispor do seu espaço para 
poderem manifestar em grupo aquilo que os motiva na sua vida de serviço 
ao doente e ao necessitado e para estarem presentes numa Obra de S. João 
de Deus.

Com exceção do primeiro caso, que será determinado pelas normas legais, 
as outras situações serão uma realidade a construir em cada Centro, pois 
será a forma mais apropriada para manifestar a ligação que torna possíveis 
as Obras de S. João de Deus.

5.3.6.3. Os benfeitores 
Foram os benfeitores que tornaram possível ao nosso Fundador levar para 
a frente a sua obra. Eles foram capazes de ser uma retaguarda de apoio 
para um sem número de compromissos que João de Deus ia assumindo 
no seu serviço aos doentes e aos necessitados.

Ao longo dos séculos, eles continuaram a apoiar a nossa obra, em alguns 
países mais do que noutros, mas até à articulação do Estado Social, a 
maioria das nossas Obras viveu de doações generosas de pessoas que 
depositaram a sua confiança na Ordem Hospitaleira e no serviço que ela 
prestava à pessoa que sofre.

Hoje, a maioria dos Centros não está dependente das ofertas dos benfeitores, 
como acontecia no passado. No entanto, estas continuam a ser fundamen-
tais no que se refere à solidariedade e à caridade. O fundamento persiste 
e é o de um ser humano que decide ser solidário com outro ser humano 
e faz isso através da Ordem Hospitaleira.

A forma poderá mudar: de facto, já mudou e continuará a mudar; cabe 
a nós, porém, a responsabilidade de tornar efetiva esta solidariedade da 
maneira mais justa que pudermos e, se possível, aumentá-la.



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 153| 

Chegou o momento de, tendo em vista uma maior eficácia da solidariedade, 
lhe darmos um carácter mais coletivo, que nos permita ajudar mais onde for 
mais necessário. Este é um tema aberto à reflexão, ao debate e à criatividade 
na busca de novas formas de obtenção de fundos e de novas formas de 
tornar mais eficaz a ação solidária.

Trata-se de um tema muito arreigado na cultura de muitas Obras, e inclu-
sive Províncias, e deverá ser um compromisso de todos fazer com que se 
continue a promovê-lo. Provavelmente, os novos meios de comunicação 
serão um instrumento a ter em consideração para este trabalho, sobretudo 
com o objetivo de fortalecer os elos de ligação destas pessoas à Obra.

5.3.6.4. Os voluntários 
A Ordem soube sempre mover-se no mundo da colaboração altruísta, 
nalguns casos como expressão de solidariedade e, noutros, como expressão 
de caridade cristã.

O nosso Fundador pôde levar por diante a sua obra, graças à generosa 
colaboração de muitas pessoas; umas, através do seu apoio económico 
(benfeitores); outras, mediante o seu trabalho gratuito e o seu esforço 
voluntário.

A Ordem soube dar uma resposta aos novos movimentos do voluntariado; 
concretamente, nalguns países foi mesmo pioneira na incorporação de 
voluntários nos Centros. Apesar disso, deveremos continuamente fazer 
esforços para nos adaptarmos e atualizarmos, para não ficarmos parados 
em ideias e estruturas do passado.

Cada Centro é diferente e deveria promover a sua criatividade e originalidade 
no seu voluntariado. A diversidade, neste caso, seria uma manifestação de 
enriquecimento.

152 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

Por último, alguns verão a sua presença na Obra como expressão do seu 
compromisso de fé. Também estes deverão dispor do seu espaço para 
poderem manifestar em grupo aquilo que os motiva na sua vida de serviço 
ao doente e ao necessitado e para estarem presentes numa Obra de S. João 
de Deus.

Com exceção do primeiro caso, que será determinado pelas normas legais, 
as outras situações serão uma realidade a construir em cada Centro, pois 
será a forma mais apropriada para manifestar a ligação que torna possíveis 
as Obras de S. João de Deus.

5.3.6.3. Os benfeitores 
Foram os benfeitores que tornaram possível ao nosso Fundador levar para 
a frente a sua obra. Eles foram capazes de ser uma retaguarda de apoio 
para um sem número de compromissos que João de Deus ia assumindo 
no seu serviço aos doentes e aos necessitados.

Ao longo dos séculos, eles continuaram a apoiar a nossa obra, em alguns 
países mais do que noutros, mas até à articulação do Estado Social, a 
maioria das nossas Obras viveu de doações generosas de pessoas que 
depositaram a sua confiança na Ordem Hospitaleira e no serviço que ela 
prestava à pessoa que sofre.

Hoje, a maioria dos Centros não está dependente das ofertas dos benfeitores, 
como acontecia no passado. No entanto, estas continuam a ser fundamen-
tais no que se refere à solidariedade e à caridade. O fundamento persiste 
e é o de um ser humano que decide ser solidário com outro ser humano 
e faz isso através da Ordem Hospitaleira.

A forma poderá mudar: de facto, já mudou e continuará a mudar; cabe 
a nós, porém, a responsabilidade de tornar efetiva esta solidariedade da 
maneira mais justa que pudermos e, se possível, aumentá-la.



154 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

O processo de orientação e seleção dos candidatos, o perfil do voluntário, a 
sua missão no Centro, o tempo de dedicação, a formação de que necessita, 
etc., são temas a definir na Ordem e em cada Centro.

De igual modo, talvez tenha chegado o momento de as Associações de 
Voluntários e os seus membros terem a possibilidade de canalizar as suas 
perceções até aos órgãos de governo do Centro. Eles podem captar uma 
realidade diferente da que nós nos apercebemos em relação ao Centro; 
bom seria que se pudesse conhecer a visão que eles têm, através de um 
meio apropriado.

5.3.6.5. A Igreja local 
Somos uma Instituição isenta do Ordinário do lugar; este é um ponto de 
partida que deveremos ter em conta, mas também é verdade que se a 
Ordem quiser dar um contributo significativo no próximo século, terá de 
o fazer um trabalho coordenado e conjunto com a Igreja.

Dado que a Igreja é o povo de Deus, e todos somos chamados a formar 
este povo, teremos que refletir sobre a maneira como tornamos possível 
esta ação de povo de Deus. O lugar onde mais facilmente se pode fazer esta 
articulação será a partir da diocese e da comunidade paroquial.

Talvez ainda falte muito para que possamos cooperar no mesmo projeto 
pastores, religiosos e leigos.

Não se trata de renunciar à própria identidade, nem a projetos pastorais; 
cada um, no seu lugar, deverá trabalhar para construir um projeto pastoral 
de conjunto; caso contrário, ou não será de conjunto, ou não será projeto.

5.3.6.6. A Administração Pública 
As nossas Obras têm uma orientação pública na sua atividade e, em muitos 
lugares, conseguiu-se que elas ficassem integradas nas estruturas públicas 
de saúde ou de serviços sociais.



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 155| 

Esta situação implica que mantenhamos um nível de relações com a Admi-
nistração Pública tão flexível que nos permita estar informados sobre a 
realidade do presente, os projetos e planos para o futuro, e podermos 
informar sobre a nossa situação e a nossa projeção.

É necessário continuar a desenvolver esta linha de relações e de ligação com 
a Administração Pública que, da nossa parte, se baseará na honestidade, 
clareza e transparência. Honestidade como expressão de coerência com os 
princípios que defendemos; clareza no nosso posicionamento e nas nossas 
pretensões; por fim, transparência nos nossos critérios no momento de 
aplicar os recursos que recebemos.

Em tudo o que se refere às relações institucionais, a Ordem deve refletir sobre 
o papel que lhe compete desempenhar. Existem dois perigos extremos: por 
um lado, ficarmos apegados a estas relações e, pela sua dinâmica, deixar 
que, com o tempo, se dilua a essência da nossa identidade; por outro lado, 
afastarmo-nos delas e deixar que sejam o Centro e o seu projeto assistencial 
que se vão diluindo na desconexão com a realidade.

Uma coisa é evidente: assumir esta função de relações institucionais exige 
uma formação profissional, humana e religiosa suficientemente ampla, pois, 
caso contrário, a nossa presença será contraproducente. Uma vez mais se 
torna evidente que, se quisermos ter algo a dizer, devemos dizê-lo com 
uma linguagem adequada à da nossa sociedade.

5.3.7. Avaliação
Para sermos fiéis à missão, para que a mesma se vá atualizando e recriando, 
é imprescindível que, de forma periódica, vejamos em que medida estamos 
a pôr em prática os nossos planos de ação.

Devemos ver como estamos a aplicar na gestão, na direção e na assistência, 
os princípios filosóficos da Ordem e os seus critérios gerais.

154 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

O processo de orientação e seleção dos candidatos, o perfil do voluntário, a 
sua missão no Centro, o tempo de dedicação, a formação de que necessita, 
etc., são temas a definir na Ordem e em cada Centro.

De igual modo, talvez tenha chegado o momento de as Associações de 
Voluntários e os seus membros terem a possibilidade de canalizar as suas 
perceções até aos órgãos de governo do Centro. Eles podem captar uma 
realidade diferente da que nós nos apercebemos em relação ao Centro; 
bom seria que se pudesse conhecer a visão que eles têm, através de um 
meio apropriado.

5.3.6.5. A Igreja local 
Somos uma Instituição isenta do Ordinário do lugar; este é um ponto de 
partida que deveremos ter em conta, mas também é verdade que se a 
Ordem quiser dar um contributo significativo no próximo século, terá de 
o fazer um trabalho coordenado e conjunto com a Igreja.

Dado que a Igreja é o povo de Deus, e todos somos chamados a formar 
este povo, teremos que refletir sobre a maneira como tornamos possível 
esta ação de povo de Deus. O lugar onde mais facilmente se pode fazer esta 
articulação será a partir da diocese e da comunidade paroquial.

Talvez ainda falte muito para que possamos cooperar no mesmo projeto 
pastores, religiosos e leigos.

Não se trata de renunciar à própria identidade, nem a projetos pastorais; 
cada um, no seu lugar, deverá trabalhar para construir um projeto pastoral 
de conjunto; caso contrário, ou não será de conjunto, ou não será projeto.

5.3.6.6. A Administração Pública 
As nossas Obras têm uma orientação pública na sua atividade e, em muitos 
lugares, conseguiu-se que elas ficassem integradas nas estruturas públicas 
de saúde ou de serviços sociais.



156 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

5.3.7.1. Atenção aos sinais dos tempos 
A nossa sociedade é uma realidade muito dinâmica. A ciência está em 
constante evolução e todos os dias aparecem novos métodos de trabalho, 
novas técnicas profissionais e novos equipamentos técnicos.

Uma mensagem, um princípio filosófico, é atual na medida em que se 
transmite através de meios, métodos e técnicas atualizadas; de outra forma, 
a nossa proposta pode reduzir-se a um discurso inútil.

Neste processo, será necessário avaliar a idoneidade dos meios que a 
sociedade nos proporciona, pois pode acontecer que, ao tentarmos alcançar 
uma maior eficácia, nos sirvamos de instrumentos contrários à filosofia da 
Instituição.

5.3.7.2. Resposta às necessidades do homem e da sociedade 
Nesta avaliação constante da sociedade, as pessoas também estão a mudar, 
e não somos capazes de distinguir se é a mudança da sociedade que arrasta 
as pessoas para a mudança, ou se é a mudança das pessoas que provoca 
a mudança na sociedade.

O certo é que nesta mudança conjunta da sociedade e do homem, vão 
surgindo:

• Novas doenças, que é necessário curar;
• Novas manifestações na maneira como as pessoas adoecem, que 

exigem de nós novos métodos de prestar assistência;
• Novos problemas familiares: temos de saber ajudar, apoiar, iluminar, 

acompanhar;
• Novos necessitados que exigem criatividade e solidariedade da nossa 

parte, se quisermos dar-lhes respostas coerentes;
• Novas formas de isolamento, que nos interpelam para encontrar 

novas formas de resposta solidária a nível institucional.



APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS 157| 

Responder às necessidades das pessoas, com meios e formas atuais, man-
tendo o estilo e os valores da Ordem, é ser fiéis à Nova Hospitalidade, como 
síntese do nosso projeto apostólico.

Para a reflexão:

1. Identifica os sucessos e as dificuldades «na aplicação a situações 
concretas», no confronto com a realidade dos Centros e das nossas 
Comunidades, nos âmbitos seguintes:
• Assistência integral e direitos do doente
• Problemas específicos da nossa ação assistencial
• Gestão e direção.

2. Define quais as prioridades para a Ordem, a partir do diagnóstico 
anterior, nos âmbitos seguintes:
• Assistência integral e direitos do doente
• Problemas específicos da nossa ação assistencial
• Gestão e direção.

156 | APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS

5.3.7.1. Atenção aos sinais dos tempos 
A nossa sociedade é uma realidade muito dinâmica. A ciência está em 
constante evolução e todos os dias aparecem novos métodos de trabalho, 
novas técnicas profissionais e novos equipamentos técnicos.

Uma mensagem, um princípio filosófico, é atual na medida em que se 
transmite através de meios, métodos e técnicas atualizadas; de outra forma, 
a nossa proposta pode reduzir-se a um discurso inútil.

Neste processo, será necessário avaliar a idoneidade dos meios que a 
sociedade nos proporciona, pois pode acontecer que, ao tentarmos alcançar 
uma maior eficácia, nos sirvamos de instrumentos contrários à filosofia da 
Instituição.

5.3.7.2. Resposta às necessidades do homem e da sociedade 
Nesta avaliação constante da sociedade, as pessoas também estão a mudar, 
e não somos capazes de distinguir se é a mudança da sociedade que arrasta 
as pessoas para a mudança, ou se é a mudança das pessoas que provoca 
a mudança na sociedade.

O certo é que nesta mudança conjunta da sociedade e do homem, vão 
surgindo:

• Novas doenças, que é necessário curar;
• Novas manifestações na maneira como as pessoas adoecem, que 

exigem de nós novos métodos de prestar assistência;
• Novos problemas familiares: temos de saber ajudar, apoiar, iluminar, 

acompanhar;
• Novos necessitados que exigem criatividade e solidariedade da nossa 

parte, se quisermos dar-lhes respostas coerentes;
• Novas formas de isolamento, que nos interpelam para encontrar 

novas formas de resposta solidária a nível institucional.





Formação,  
Docência
e Investigação

6.





FORMAÇÃO, DOCÊNCIA E INVESTIGAÇÃO 161| 

6.1. FORMAÇÃO

6.1.1. Formação técnica, humana e carismática
Além de quanto se disse noutros capítulos do presente documento, que-
remos evidenciar aqui alguns aspetos específicos da responsabilidade na 
formação atualizada dos membros da Ordem e dos seus Colaboradores. 
Não vamos insistir na necessidade da formação humana, no sentido de 
orientar para o estímulo do autoconhecimento e do aprofundamento de 
tudo quanto se relaciona com a pessoa e a sociedade, imprescindível para 
podermos ser agentes de humanização nas Obras da Ordem.

Algumas características do nosso tempo são determinadas pela velocidade 
do progresso das ciências, em geral, e da biomedicina em particular: a 
velocidade e facilidade das comunicações; a globalização dos problemas, 
a mentalidade técnico-científica na focalização da realidade e conceção 
do homem – reducionismo científico; os fundamentalismos religiosos – 
reducionismo espiritualista; a constatação de que o único critério ético 
que podemos considerar como globalmente partilhado, pelo menos no 
plano teórico, é o do respeito pela dignidade da pessoa, o que implica que 
ela não seja instrumentalizada como meio para um fim, por mais elevado 
que este seja, ou possa parecer. Este facto, que não é novo, adquire uma 
faceta de importância particular nas relações dos profissionais da saúde 
com a pessoa doente.

De facto, temos vindo a assistir, desde os anos setenta, à mais profunda 
transformação da relação médico-doente que se produziu nos últimos 
séculos. O fulcro desta transformação foi a tomada de consciência de que 
o doente capaz deve ser reconhecido como agente moral autónomo nas 
decisões que afetam a saúde. Informar corretamente o doente passa para 
primeiro plano. O papel do médico na assistência perdeu também, pelo 
menos no mundo ocidental, o seu papel único e preponderante. Hoje temos 
de falar de relação entre a equipa multidisciplinar, o doente e o ambiente 
social que o rodeia. No que respeita ao progresso humano, o carácter 
ambíguo de certas tecnologias, cuja aplicação mais correta não impede a 



162 | FORMAÇÃO, DOCÊNCIA E INVESTIGAÇÃO

manifestação de tremendos conflitos entre valores vitais e valores espirituais, 
a importância cada vez maior dos enfermeiros na prestação de cuidados, 
e dos técnicos de laboratório nos processos de diagnóstico, exigem uma 
formação mais rigorosa do que no passado. O nível de assistência integral 
quer nos hospitais, quer nos serviços de cuidados primários ou nos demais 
serviços de saúde ou sociais, depende notavelmente do grau de formação 
dos trabalhadores do mundo da saúde.

A formação técnica e profissional, por um lado e, por outro, a formação 
humanista e ética devem caminhar em paralelo ao longo da formação 
contínua que exigirá por vezes que o fiel da balança se incline para o primeiro 
aspeto e, outras vezes, terá que enfatizar o segundo, numa atualização de 
conhecimentos que tornem possível a correta assistência integral, segundo 
os critérios atuais.

Cada Centro deve empenhar-se em promover programas de formação 
a todos os níveis, prevendo para os mesmos as adequadas dotações 
orçamentais.

Enquanto a atualização dos conhecimentos científicos não requererá, em 
geral, um esforço excessivo de motivação, já parece necessário um esforço 
suplementar de motivação para a formação na filosofia e nos critérios 
carismáticos da Ordem Hospitaleira. Esta formação deve ser entendida 
como uma excelente ocasião para fomentar o sentido de pertença e como 
um instrumento para atualizar os valores que determinam a cultura e a 
identidade da Ordem, a qual deve ser promovida pela direção dos Centros 
e plenamente integrada no plano de formação do Centro.

É importante que, na medida do possível, alguém possa estar a par dos 
programas e das experiências realizadas numa ou outra região do globo, 
para ver a possibilidade de as adaptar ao próprio lugar e Centro. Dado que 
são raros os formadores que conseguem compreender os problemas do 
mundo da saúde e, ao mesmo tempo, possuir um domínio pedagógico 
nos âmbitos do pensamento contemporâneo filosófico, teológico, pastoral 
e espiritual, deverão ser feitos esforços para constituir equipas e reforçar 



FORMAÇÃO, DOCÊNCIA E INVESTIGAÇÃO 163| 

as qualidades de várias pessoas que trabalham num programa comum. 
Esse programa deverá ser realista, eficaz e eficiente. As Comissões de Ética 
hospitaleiras podem perfeitamente desempenhar esta função.

Neste tempo em que a Igreja vive com particular intensidade a necessidade 
do «diálogo inter-religioso», para que, na sequência do Concílio Vaticano 
II, se «reconheçam, conservem e promovam os valores espirituais e morais 
existentes noutras religiões, assim como os valores socioculturais em ordem 
a colaborar na busca de um mundo de paz, liberdade, justiça e dos valores 
morais»1, torna-se imprescindível que, além da pertinente formação profis-
sional e técnica, se procure a mais sólida formação no âmbito do carisma 
da Ordem, na filosofia e na teologia, especialmente centrada na pessoa e 
no mistério de Cristo Jesus.

As grandes correntes do pensamento filosófico2 e teológico deverão consti-
tuir os pilares fundamentais da formação, na qual o carisma da Ordem e o seu 
conhecimento profundo deverão inspirar as atitudes e os comportamentos 
a favor dos pobres e dos necessitados.

Desta forma estaremos em condições de entabular em quatro frentes o diálogo 
necessário num mundo caracterizado pelo pluralismo religioso3:

• Diálogo da vida, no qual as pessoas se esforçam por viver num espí-
rito de abertura e de boa vizinhança, partilhando as suas alegrias e 
sofrimentos, os seus problemas e as preocupações humanas;

• Diálogo da ação, no qual os cristãos e as outras pessoas colaboram 
tendo em vista o desenvolvimento integral e a liberdade das pessoas;

• Diálogo da experiência religiosa, no qual as pessoas, enraizadas nas 
suas próprias tradições religiosas, partilham as suas riquezas espirituais, 
por exemplo, no que se refere à oração e à contemplação, à fé e aos 
caminhos da procura de Deus e do Absoluto;

1 CONCÍLIO VATICANO II, Declaração Nostra Ætate, 2 ss.
2 Cfr. JOÃO PAULO II, Encíclica Fé e Razão, 1999, Capítulo I.
3 PONTIFÍCIO CONSELHO PARA O DIÁLOGO INTER-RELIGIOSO e CONGREGAÇÃO PARA A EVANGE-

LIZAÇÃO DOS POVOS: Diálogo e Anúncio, BCDR (1991), 210-250.

162 | FORMAÇÃO, DOCÊNCIA E INVESTIGAÇÃO

manifestação de tremendos conflitos entre valores vitais e valores espirituais, 
a importância cada vez maior dos enfermeiros na prestação de cuidados, 
e dos técnicos de laboratório nos processos de diagnóstico, exigem uma 
formação mais rigorosa do que no passado. O nível de assistência integral 
quer nos hospitais, quer nos serviços de cuidados primários ou nos demais 
serviços de saúde ou sociais, depende notavelmente do grau de formação 
dos trabalhadores do mundo da saúde.

A formação técnica e profissional, por um lado e, por outro, a formação 
humanista e ética devem caminhar em paralelo ao longo da formação 
contínua que exigirá por vezes que o fiel da balança se incline para o primeiro 
aspeto e, outras vezes, terá que enfatizar o segundo, numa atualização de 
conhecimentos que tornem possível a correta assistência integral, segundo 
os critérios atuais.

Cada Centro deve empenhar-se em promover programas de formação 
a todos os níveis, prevendo para os mesmos as adequadas dotações 
orçamentais.

Enquanto a atualização dos conhecimentos científicos não requererá, em 
geral, um esforço excessivo de motivação, já parece necessário um esforço 
suplementar de motivação para a formação na filosofia e nos critérios 
carismáticos da Ordem Hospitaleira. Esta formação deve ser entendida 
como uma excelente ocasião para fomentar o sentido de pertença e como 
um instrumento para atualizar os valores que determinam a cultura e a 
identidade da Ordem, a qual deve ser promovida pela direção dos Centros 
e plenamente integrada no plano de formação do Centro.

É importante que, na medida do possível, alguém possa estar a par dos 
programas e das experiências realizadas numa ou outra região do globo, 
para ver a possibilidade de as adaptar ao próprio lugar e Centro. Dado que 
são raros os formadores que conseguem compreender os problemas do 
mundo da saúde e, ao mesmo tempo, possuir um domínio pedagógico 
nos âmbitos do pensamento contemporâneo filosófico, teológico, pastoral 
e espiritual, deverão ser feitos esforços para constituir equipas e reforçar 



164 | FORMAÇÃO, DOCÊNCIA E INVESTIGAÇÃO

• Diálogo do intercâmbio teológico, no qual os peritos procuram 
compreender mais profundamente as suas respetivas heranças 
religiosas e apreciam os seus respetivos valores espirituais.

6.1.2. As Comissões de Ética como instrumento de formação
Embora este tema já tenha sido abordado no Capítulo V deste documento, 
vamos retomá-lo aqui na perspetiva de investigação e formação próprias 
destas Comissões.

No campo da clínica, a palavra bioética esteve ligada ao conceito de diálogo 
interdisciplinar, como metodologia de trabalho e, desde 1978, ligou-se 
aos princípios comuns da bioética contemporânea: autonomia, benefi-
cência/não maleficência e justiça. Estes princípios, partindo do modelo 
antropológico do personalismo de inspiração cristã, são a tradução do 
princípio do respeito pela dignidade da pessoa, do serviço ao bem do 
doente integralmente considerado e da solidariedade.

A necessidade de assegurar a proteção dos sujeitos humanos que participam 
num ensaio ou investigação clínicos, e a relevância e correção científica do 
protocolo de investigação, deram origem à institucionalização de comissões 
competentes para desempenhar tais tarefas. São as Comissões de Ética de 
Investigação Clínica e as Comissões de Bioética. Os nomes equivalentes 
na literatura anglo-saxónica são: Institutional Review Boards e Institutional 
Ethics Committees. Estes últimos também são designados por Clinical 
Ethics Committees.

As Comissões de Ética de Investigação Clínica apresentam estruturas, funcio-
namento e reconhecimento legal diferentes, segundo os países. No entanto, 
todos eles hão-de respeitar e velar pelo cumprimento das denominadas 
Normas de Boa Prática Clínica. As decisões destas Comissões são legalmente 
vinculativas. Os membros da Comissão de Ética de Investigação Clínica 
devem estar qualificados para rever projetos de investigação, verificando 
em primeiro lugar se existem dados científicos suficientes, bem como 
ensaios farmacológicos e toxicológicos sobre animais que garantam que 



FORMAÇÃO, DOCÊNCIA E INVESTIGAÇÃO 165| 

os riscos que poderão advir para as pessoas na pesquisa em questão sejam 
admissíveis, e ainda que as pessoas tenham sido devidamente informadas 
e participem livremente no ensaio. Há ainda outros aspetos a considerar 
que são: ponderar se o problema que se pretende investigar é importante 
ou banal; se o plano experimental proposto é adequado aos objetivos 
previstos; se existe um seguro que cubra os eventuais danos e prejuízos 
que, como consequência do ensaio clínico, possam advir à pessoa em que 
aquele tiver de realizar-se.

Não há dúvida de que a participação nestas Comissões tem um valor 
pedagógico e enriquecedor. De qualquer modo, onde o diálogo bioético 
nos hospitais adquire uma importante função pedagógica é na discussão de 
casos concretos nas Comissões de Ética assistencial. Tais Comissões são em si 
mesmas formativas, pela sua composição interdisciplinar, pela metodologia 
de informação-formação, pelo respeito recíproco, pela importância dos 
casos a discutir, pela necessidade de encontrar soluções para os conflitos 
de valores que se apresentam, e pela necessidade de regulamentar, de 
alguma forma, a atuação em casos semelhantes.

A função docente é muito importante. Em primeiro lugar, é o «locus» de for-
mação dos próprios membros da Comissão. Depois, mas sempre importante, 
é a programação da docência da bioética na Província, nos Centros e a sua 
implementação. O diálogo interdisciplinar é necessário como metodologia 
de trabalho. Geralmente, a tomada de decisões deverá verificar-se mediante 
consenso ético e não meramente estratégico. Os consultores de casos 
concretos – médicos, enfermeiros, psicólogos... – deverão ser membros 
ad hoc nas deliberações da Comissão, para que as decisões tenham força 
vinculativa moral. A composição dos membros da Comissão pode variar 
segundo o tipo de hospital ou Centro residencial, de saúde ou social.

Em última análise, as Comissões de Ética assistencial representam uma coisa 
tão antiga como a nova consulta colegial e algo tão relativamente recente 
como o reconhecimento da equipa de saúde e da medicina orientada para 
o doente, considerado como agente moral autónomo que não perde os 

164 | FORMAÇÃO, DOCÊNCIA E INVESTIGAÇÃO

• Diálogo do intercâmbio teológico, no qual os peritos procuram 
compreender mais profundamente as suas respetivas heranças 
religiosas e apreciam os seus respetivos valores espirituais.

6.1.2. As Comissões de Ética como instrumento de formação
Embora este tema já tenha sido abordado no Capítulo V deste documento, 
vamos retomá-lo aqui na perspetiva de investigação e formação próprias 
destas Comissões.

No campo da clínica, a palavra bioética esteve ligada ao conceito de diálogo 
interdisciplinar, como metodologia de trabalho e, desde 1978, ligou-se 
aos princípios comuns da bioética contemporânea: autonomia, benefi-
cência/não maleficência e justiça. Estes princípios, partindo do modelo 
antropológico do personalismo de inspiração cristã, são a tradução do 
princípio do respeito pela dignidade da pessoa, do serviço ao bem do 
doente integralmente considerado e da solidariedade.

A necessidade de assegurar a proteção dos sujeitos humanos que participam 
num ensaio ou investigação clínicos, e a relevância e correção científica do 
protocolo de investigação, deram origem à institucionalização de comissões 
competentes para desempenhar tais tarefas. São as Comissões de Ética de 
Investigação Clínica e as Comissões de Bioética. Os nomes equivalentes 
na literatura anglo-saxónica são: Institutional Review Boards e Institutional 
Ethics Committees. Estes últimos também são designados por Clinical 
Ethics Committees.

As Comissões de Ética de Investigação Clínica apresentam estruturas, funcio-
namento e reconhecimento legal diferentes, segundo os países. No entanto, 
todos eles hão-de respeitar e velar pelo cumprimento das denominadas 
Normas de Boa Prática Clínica. As decisões destas Comissões são legalmente 
vinculativas. Os membros da Comissão de Ética de Investigação Clínica 
devem estar qualificados para rever projetos de investigação, verificando 
em primeiro lugar se existem dados científicos suficientes, bem como 
ensaios farmacológicos e toxicológicos sobre animais que garantam que 



166 | FORMAÇÃO, DOCÊNCIA E INVESTIGAÇÃO

seus direitos pelo facto de estar internado num hospital. As Comissões que 
funcionam corretamente podem ser instrumentos eficazes para definir a 
«lex artis» do hospital, com as respetivas implicações jurídicas.

A Comissão deverá estabelecer qual é o sistema de valores de referência em 
caso de conflito: inspiração cristã, direitos humanos, códigos deontológicos 
profissionais, de âmbito nacional ou internacional, etc. A Comissão de Ética 
assistencial deverá passar no teste de coerência das suas decisões.

É imprescindível assegurar a funcionalidade da Comissão através das diversas 
medidas entre as quais assume um relevo particular a Comissão para a 
resolução de casos urgentes.

Chegados a este ponto, desejaríamos esclarecer alguns aspetos. Julgamos 
ser importante, em primeiro lugar, analisar os pré-requisitos necessários 
para abordar corretamente a decisão ética: a) o relatório clínico correto; b) 
a competência profissional para a discussão científica do caso clínico; c) o 
controlo de qualidade.

Depois de se ter definido o problema clínico e as alternativas possíveis de 
tratamento, passa-se a considerar as dimensões éticas referentes a problemas 
relacionados com a qualidade de vida, sob a perspetiva profissional e sob a 
perspetiva do doente e da sua família, cujos sistemas de valores deverão ser 
respeitados. Os fatores não clínicos, especialmente os económico-sociais, 
deverão merecer uma atenção especial numa medicina que se preze de 
ser integral.

O consentimento por parte de terceiros, por incapacidade do doente, 
apresenta problemas muito difíceis de resolver em neonatologia, psiquiatria, 
doentes em coma, deficientes mentais, etc. Nestes casos, em que frequen-
temente se verificam situações-limite, revela-se em pleno a utilidade da 
existência da Comissão de Ética assistencial ao serviço de uma medicina 
de qualidade científico-técnica e humana.



FORMAÇÃO, DOCÊNCIA E INVESTIGAÇÃO 167| 

A formação para a resolução de conflitos na investigação e na clínica requer 
como elementos fundamentais: 1) a capacidade e competência profissional 
para compreender o problema apresentado na perspetiva em que a pessoa 
trabalha; 2) que se tenha refletido sobre a própria atitude ética e um mínimo 
de fundamentação racional da mesma. Aqui é necessário distinguir o facto 
em si mesmo (atitude coerente na vida entre o ser e o agir), e a possibilidade 
de conceptualização. Esta deve basear-se num programa de formação 
antropológica e ética, filosófica e/ou teológica; 3) a metodologia para a 
resolução de conflitos num clima de diálogo que não exclui a confrontação.

Referimo-nos aqui apenas a este último aspeto. Não há dúvida de que 
os chamados princípios bioéticos, antes enunciados, são instrumentos 
pedagógicos que se revelam úteis nos diálogos das Comissões de Ética 
assistencial. A resolução de problemas pode focalizar-se partindo da discus-
são de princípios que entram em conflito entre si e a sua hierarquia num 
caso concreto (por exemplo, prioridade do princípio de autonomia ou do 
princípio de benefício/ajuda), ou então da análise casuística. Consideramos 
que este é o mais adequado na discussão de casos clínicos.

6.2. A DOCÊNCIA

6.2.1. A docência, uma constante na Ordem
A docência na Ordem começa com o próprio Fundador, S. João de Deus, 
que, antes de ensinar se deixou ensinar: aconteceu em Guadalupe, definida 
no ditado que se conhece desde finais do séc. XV, em toda a Espanha: nem 
que tivesses andado toda a tua vida a praticar anatomia em Guadalupe...

«Guadalupe dá-lhe uma visão ao mesmo tempo científica e caritativa; com o 
apoio da «Escola» de Medicina, cuja qualidade os mais recentes historiadores 
consideram digna de grande louvor... Viu equipamentos desconhecidos em 

166 | FORMAÇÃO, DOCÊNCIA E INVESTIGAÇÃO

seus direitos pelo facto de estar internado num hospital. As Comissões que 
funcionam corretamente podem ser instrumentos eficazes para definir a 
«lex artis» do hospital, com as respetivas implicações jurídicas.

A Comissão deverá estabelecer qual é o sistema de valores de referência em 
caso de conflito: inspiração cristã, direitos humanos, códigos deontológicos 
profissionais, de âmbito nacional ou internacional, etc. A Comissão de Ética 
assistencial deverá passar no teste de coerência das suas decisões.

É imprescindível assegurar a funcionalidade da Comissão através das diversas 
medidas entre as quais assume um relevo particular a Comissão para a 
resolução de casos urgentes.

Chegados a este ponto, desejaríamos esclarecer alguns aspetos. Julgamos 
ser importante, em primeiro lugar, analisar os pré-requisitos necessários 
para abordar corretamente a decisão ética: a) o relatório clínico correto; b) 
a competência profissional para a discussão científica do caso clínico; c) o 
controlo de qualidade.

Depois de se ter definido o problema clínico e as alternativas possíveis de 
tratamento, passa-se a considerar as dimensões éticas referentes a problemas 
relacionados com a qualidade de vida, sob a perspetiva profissional e sob a 
perspetiva do doente e da sua família, cujos sistemas de valores deverão ser 
respeitados. Os fatores não clínicos, especialmente os económico-sociais, 
deverão merecer uma atenção especial numa medicina que se preze de 
ser integral.

O consentimento por parte de terceiros, por incapacidade do doente, 
apresenta problemas muito difíceis de resolver em neonatologia, psiquiatria, 
doentes em coma, deficientes mentais, etc. Nestes casos, em que frequen-
temente se verificam situações-limite, revela-se em pleno a utilidade da 
existência da Comissão de Ética assistencial ao serviço de uma medicina 
de qualidade científico-técnica e humana.



168 | FORMAÇÃO, DOCÊNCIA E INVESTIGAÇÃO

qualquer outro hospital espanhol e participou nas aulas teóricas e práticas 
dadas aos principiantes»4.

O primeiro seguidor de S. João de Deus, Antão Martim, teve uma sensibi-
lidade especial para a docência. Na Madrid dos Áustria, por volta de 1553, 
tem a ideia de criar uma «Escola de Cirurgiões menores» para o seu hospital 
do «Amor de Deus». Levá-la-ia à prática o seu sucessor, Pedro Delgado5.

«Esta Escola de Cirurgia obteve um grande êxito e cedo acorreram a ela, 
pedindo para fazer experiência nas suas clínicas e receber ensinamentos..., 
pessoas que desejavam capacitar-se para serem examinadas perante o 
Tribunal de Protomédicos, como cirurgiões. O Hospital da Praça de Antão 
Martim foi portanto o primeiro em Madrid que teve condições de docência 
e onde foram implantadas especialidades médicas»6.

À medida que a Ordem começa a expandir-se, primeiro pela Espanha e, logo 
depois, pela Europa e pela América Latina, até chegar aos cinco continentes, 
não abandonou a sua vocação para a pedagogia hospitaleira. É verdade 
que o seu ensino foi predominantemente verbal, mais do que por escrito, 
com uma linguagem evidentemente prática, acessível a todos. Elaborou, 
também, importantes manuais de várias especialidades. 

A Ordem plasmou esta preocupação docente em diversas Escolas com 
vários níveis de formação que continua a fomentar e a implantar.

6.2.2. A docência, um imperativo atual
Em 1956 a Organização Mundial da Saúde (OMS) definiu o hospital, entre 
outras coisas, como um «centro de formação de pessoal médico sanitário 
e de investigação».

4 JAVIERRE, José Maria, Juan de Dios, loco en Granada, Sigueme, Salamanca, 1996.
5 PLUMED MORENO, Calixto, Jornadas Internacionales de Enfermeria de San Juan de Dios, 1999.
6 ALVAREZ SIERRA, José, Antón Martin y el Madrid de los Áustrias, 1961.



FORMAÇÃO, DOCÊNCIA E INVESTIGAÇÃO 169| 

A partir dessa data, todos os países, na sua legislação para a saúde contem-
plam a docência como um imperativo: não existe um modelo assistencial 
que não lhe dedique um amplo espaço. Ensinar o que se faz no dia-a-dia e 
transmiti-lo à comunidade – através de qualquer um dos mais diversos meios 
de que dispomos – é uma tarefa semelhante a curar, prevenir ou investigar.

A docência transforma-se todos os dias em garantia de qualidade na estru-
tura assistencial. Vai até ao ponto de que se não mostrarmos à sociedade o 
que fazemos sob a forma de ensino, não existirmos com a vitalidade que os 
outros exigem. Daí decorre o compromisso de contemplar nos orçamentos 
anuais dos Centros uma verba para a docência, e a vontade de fazer acordos 
com Entidades públicas e/ou particulares numa abertura a uma «vocação 
docente» que se mantém desde as origens da Instituição.

Numa dimensão de futuro, a docência é uma responsabilidade de todo 
o Centro. É uma credencial que justifica a nossa capacidade de estarmos 
presentes na sociedade. É um elemento básico da qualidade assistencial 
que exige esforço. É um compromisso de ensinar a todos a pensar e a fazer 
as coisas de uma maneira nova, para o bem da pessoa que sofre.

6.3 A INVESTIGAÇÃO

6.3.1. A Comunicação na perspetiva da Ordem
A atividade assistencial, técnica e científica da Ordem Hospitaleira pro-
duziu ao longo destes cinco séculos variadas e preciosas contribuições 
em benefício da saúde e da vida. O próprio S. João de Deus iniciou a sua 
«aventura hospitaleira» ao ir formar-se a Baeza e Guadalupe, aconselhado 
pelo Mestre João de Ávila. Como alguns sustentam, o padre mestre, de 
reconhecida curiosidade científica, conhecia muito bem a categoria dos 
hospitais dirigidos pelos frades Jerónimos, em Guadalupe, e mandou para 
lá João de Deus como peregrino e aprendiz hospitalar, para que visse como 

168 | FORMAÇÃO, DOCÊNCIA E INVESTIGAÇÃO

qualquer outro hospital espanhol e participou nas aulas teóricas e práticas 
dadas aos principiantes»4.

O primeiro seguidor de S. João de Deus, Antão Martim, teve uma sensibi-
lidade especial para a docência. Na Madrid dos Áustria, por volta de 1553, 
tem a ideia de criar uma «Escola de Cirurgiões menores» para o seu hospital 
do «Amor de Deus». Levá-la-ia à prática o seu sucessor, Pedro Delgado5.

«Esta Escola de Cirurgia obteve um grande êxito e cedo acorreram a ela, 
pedindo para fazer experiência nas suas clínicas e receber ensinamentos..., 
pessoas que desejavam capacitar-se para serem examinadas perante o 
Tribunal de Protomédicos, como cirurgiões. O Hospital da Praça de Antão 
Martim foi portanto o primeiro em Madrid que teve condições de docência 
e onde foram implantadas especialidades médicas»6.

À medida que a Ordem começa a expandir-se, primeiro pela Espanha e, logo 
depois, pela Europa e pela América Latina, até chegar aos cinco continentes, 
não abandonou a sua vocação para a pedagogia hospitaleira. É verdade 
que o seu ensino foi predominantemente verbal, mais do que por escrito, 
com uma linguagem evidentemente prática, acessível a todos. Elaborou, 
também, importantes manuais de várias especialidades. 

A Ordem plasmou esta preocupação docente em diversas Escolas com 
vários níveis de formação que continua a fomentar e a implantar.

6.2.2. A docência, um imperativo atual
Em 1956 a Organização Mundial da Saúde (OMS) definiu o hospital, entre 
outras coisas, como um «centro de formação de pessoal médico sanitário 
e de investigação».

4 JAVIERRE, José Maria, Juan de Dios, loco en Granada, Sigueme, Salamanca, 1996.
5 PLUMED MORENO, Calixto, Jornadas Internacionales de Enfermeria de San Juan de Dios, 1999.
6 ALVAREZ SIERRA, José, Antón Martin y el Madrid de los Áustrias, 1961.



170 | FORMAÇÃO, DOCÊNCIA E INVESTIGAÇÃO

funcionava um hospital7. Depois de regressar a Granada, pôs em prática o 
seu projeto de serviço aos doentes. Pelo contributo que deu à assistência, 
organizando dois hospitais, segundo métodos avançados para a época, a 
história reconhece-lhe o título de Fundador do hospital moderno.

Durante o processo de expansão do dinâmico legado de S. João de Deus 
através do tempo e do espaço, Irmãos e Colaboradores hospitaleiros foram 
aperfeiçoando os seus métodos, acumulando experiência e aumentando 
os seus conhecimentos. «Pode dizer-se, em termos gerais, que a evolução 
da Ordem refletiu a evolução da psiquiatria e da neurologia»8.

Foram os Irmãos Hospitaleiros que fundaram o primeiro hospital para 
epitéticos em toda a Europa9. Igualmente, partindo dos primeiros hospitais, 
completavam o seu trabalho de cura com atividades formativas: desde o 
séc. XVI que há notícia das primeiras escolas para cirurgiões fundadas em 
hospitais da Ordem10. Tudo isto, para além de outras escolas, de química, de 
farmácia, de medicina e de enfermagem, algumas das quais foram criadas 
em épocas mais recentes e ainda continuam a funcionar.

Por outro lado, houve Irmãos muito conhecidos e outros menos que 
foram médicos, cirurgiões, dentistas, enfermeiros, alguns deles verdadeiros 
exemplos da relação entre carisma da hospitalidade e espírito científico e 
investigador11.

7 JAVIERRE, Ibidem, p. 413.
8 RUMBAUD, Ruben D., John of God: his place in the history of Psychiatry and Medicine, 1978, 

edição bilingue (Inglês/Espanhol). p. 115.
9 ALVAREZ SIERRA, José, Ifluencia de San Juan de Dios y de su Orden en el progreso de la Medicina 

y de la Cirugia, Talleres Arges, Madrid, 1950, p. 148.
10 RUSSOTTO, Gabriele OH., San Givanni di Dio e il suo Ordine Ospedaliero, Roma, 1969, volume 

segundo, p. 124.
11 Na obra citada de Gabriel Russotto há 73 páginas de nomes com uma ampla documentação. 

Entre as figuras mais conhecidas de Médicos e Cirurgiões destacam-se: Ir. Gabriel Ferrara (Itália), Ir. 
Alonso Pabón (Espanha), Ir. Bernardo Fyrtram (Áustria), Ir. José Lopez de la Madera (Espanha), Pe. 
Constantino Scholz (Silésia, Áustria), Ir. Ambrósio Guivebille (Áustria), Pe. Lázaro Nobel (Alemanha), 
Ir. Matias del Carmen Verdugo (Chile), Ir. Miguel Isla (Colômbia), Pe. Probo Martini (Alemanha, Rep. 
Checa, Silésia), Pe. Bertrando Schroeder (Áustria), Pe. Norberto Boccius (Hungria, Rep. Checa), Pe. 
Manuel Chaparro (Chile), Pe. Ludovico Perzima (Polónia), Ir. Eliseu Talochon (França), Pe. Odilone 



FORMAÇÃO, DOCÊNCIA E INVESTIGAÇÃO 171| 

A Ordem Hospitaleira é uma instituição com vários séculos de presença 
no mundo da saúde e dos serviços sociais. Por isso, pode e deve favorecer 
a busca contínua de melhorias na assistência através da promoção da 
investigação. Sem renunciar a campo algum da investigação, talvez os mais 
específicos sejam: a assistência integral, a humanização, a bioética nas suas 
vertentes clínicas, epidemiológicas, de gestão e docência, tanto em medicina 
como na enfermagem, a pastoral, o diálogo inter-religioso no encontro de 
serviços aos pobres e necessitados, os valores da instituição em geral, etc.

O aprofundamento criativo deste documento, a qualidade dos recursos 
humanos disponíveis em cada situação e a motivação dos Colaboradores 
em fortalecer a dimensão inovadora da Ordem Hospitaleira, que tem sido 
uma marca característica da mesma através da história, deverão marcar as 
linhas de trabalho de colaboração que pareçam mais oportunas.

6.3.2. A promoção da investigação na perspetiva do Terceiro 
Milénio
O progresso constante da ciência e o compromisso dos profissionais da 
saúde, não apenas na sua atividade de carácter assistencial, mas também 

Wolf (Rep. Checa), Ir. Justo Sarmiento (América), Pe. Fausto Gradischeg (Áustria), Pe. Juan Luís 
Portalupi (Itália), Pe. Benedetto Nappi (Itália), Pe. Celestino Opitz (Rep. Checa), Pe. Prosdocimo 
Salerio (Itália), Pe. Celso Broglio (Itália), Pe. João de Deus Sobel (Silésia), Pe. Francisco de Sales 
Whitaker (Irlanda e Inglaterra). A lista termina com S. Ricardo Pampuri.

 Entre os Farmacêuticos e Botânicos mais famosos da história da Ordem, recordamos o Pe. Agustin 
Stromayer (Rep. Checa), Pe. Inocêncio Monguzzi (Itália), Pe. Ottavio Ferrario (Itália), Pe. Gallicanio 
Bertazzi (Itália), Pe. Anastácio Peliccia (Itália) e Pe. António Matias dell’Orto (Itália).

 Entre os Dentistas, os mais famosos são dois, ambos italianos: Ir. João de Deus Pelizzoni e Pe. 
Giovani Battista Orsenigo, que foi muito conhecido em Roma.

 Na Colômbia, o Ir. Miguel de Isla (séc. XVIII) foi médico, catedrático de Medicina e restaurador da 
Faculdade de Medicina da Universidade do Rosário. No Chile, o Ir. Manuel Chaparro introduziu 
o método de inoculação (vacina), que nunca tinha sido utilizado antes e ainda era ignorado na 
Europa – para controlar uma devastadora epidemia de varíola, que grassou entre 1765 e 1772.

 Vale a pena destacar por fim que, em 1821, o Ir. Farmacêutico Ottavio Ferrario descobriu o 
iodoformo, embora a descoberta seja atribuída a um francês, que fez a mesma descoberta 
naquele ano. Em 1822 o Ir. Ferrario foi a primeira pessoa na Itália que extraiu a quinina, isolando 
os constituintes ativos da quina.

170 | FORMAÇÃO, DOCÊNCIA E INVESTIGAÇÃO

funcionava um hospital7. Depois de regressar a Granada, pôs em prática o 
seu projeto de serviço aos doentes. Pelo contributo que deu à assistência, 
organizando dois hospitais, segundo métodos avançados para a época, a 
história reconhece-lhe o título de Fundador do hospital moderno.

Durante o processo de expansão do dinâmico legado de S. João de Deus 
através do tempo e do espaço, Irmãos e Colaboradores hospitaleiros foram 
aperfeiçoando os seus métodos, acumulando experiência e aumentando 
os seus conhecimentos. «Pode dizer-se, em termos gerais, que a evolução 
da Ordem refletiu a evolução da psiquiatria e da neurologia»8.

Foram os Irmãos Hospitaleiros que fundaram o primeiro hospital para 
epitéticos em toda a Europa9. Igualmente, partindo dos primeiros hospitais, 
completavam o seu trabalho de cura com atividades formativas: desde o 
séc. XVI que há notícia das primeiras escolas para cirurgiões fundadas em 
hospitais da Ordem10. Tudo isto, para além de outras escolas, de química, de 
farmácia, de medicina e de enfermagem, algumas das quais foram criadas 
em épocas mais recentes e ainda continuam a funcionar.

Por outro lado, houve Irmãos muito conhecidos e outros menos que 
foram médicos, cirurgiões, dentistas, enfermeiros, alguns deles verdadeiros 
exemplos da relação entre carisma da hospitalidade e espírito científico e 
investigador11.

7 JAVIERRE, Ibidem, p. 413.
8 RUMBAUD, Ruben D., John of God: his place in the history of Psychiatry and Medicine, 1978, 

edição bilingue (Inglês/Espanhol). p. 115.
9 ALVAREZ SIERRA, José, Ifluencia de San Juan de Dios y de su Orden en el progreso de la Medicina 

y de la Cirugia, Talleres Arges, Madrid, 1950, p. 148.
10 RUSSOTTO, Gabriele OH., San Givanni di Dio e il suo Ordine Ospedaliero, Roma, 1969, volume 

segundo, p. 124.
11 Na obra citada de Gabriel Russotto há 73 páginas de nomes com uma ampla documentação. 

Entre as figuras mais conhecidas de Médicos e Cirurgiões destacam-se: Ir. Gabriel Ferrara (Itália), Ir. 
Alonso Pabón (Espanha), Ir. Bernardo Fyrtram (Áustria), Ir. José Lopez de la Madera (Espanha), Pe. 
Constantino Scholz (Silésia, Áustria), Ir. Ambrósio Guivebille (Áustria), Pe. Lázaro Nobel (Alemanha), 
Ir. Matias del Carmen Verdugo (Chile), Ir. Miguel Isla (Colômbia), Pe. Probo Martini (Alemanha, Rep. 
Checa, Silésia), Pe. Bertrando Schroeder (Áustria), Pe. Norberto Boccius (Hungria, Rep. Checa), Pe. 
Manuel Chaparro (Chile), Pe. Ludovico Perzima (Polónia), Ir. Eliseu Talochon (França), Pe. Odilone 



172 | FORMAÇÃO, DOCÊNCIA E INVESTIGAÇÃO

nos seus esforços de carácter experimental, tornam hoje indispensável esta 
promoção adequada da investigação. Não existe progresso da medicina 
que não tenha sido precedido por uma apropriada e notável atividade de 
investigação (teórica, de laboratório, em animais e no homem). Por isso, a 
assistência integral ao doente e ao necessitado passa necessariamente por 
estas fases preliminares.

Embora tradicionalmente a atividade da Ordem se tenha desenvolvido 
predominantemente no cuidado direto dos doentes e necessitados, perante 
os novos desenvolvimentos sociais e na saúde, a investigação apresenta-
se como uma premissa indispensável que não visa “outros” profissionais, 
mas que entra de pleno direito nas atividades que podem ser realizadas e 
promovidas nos Centros.

Isto já se faz há alguns anos, com grande benefício para os doentes e 
gratificação de uma parte dos Colaboradores, plenamente inseridos nos 
circuitos de investigação internacionais e, portanto, participantes daquele 
«progresso da saúde» no qual toda a comunidade científica está interessada.

Os principais meios para realizar tal atividade serão: a experimentação 
clínica, os protocolos com institutos de investigação, a adesão a programas 
internacionais de investigação, a qualificação específica e exclusiva de alguns 
Colaboradores neste sector.

Para uma promoção mais proveitosa da investigação, poderão ser também 
criadas associações que tenham com o objetivo realizá-la de forma mais 
orgânica, coordenada e interdisciplinar, também com o contributo de 
peritos qualificados, «externos» ao próprio Centro.

Um problema particular tem a ver com o destino dos meios financeiros. Não 
se trata de recursos «subtraídos» ao doente mas, pelo contrário, utilizados 
para a sua melhor cura, inclusivamente quando não se vê imediatamente o 
«retorno», já que, às vezes, num primeiro momento, parece que os recursos 
empregues não deram os resultados esperados.



FORMAÇÃO, DOCÊNCIA E INVESTIGAÇÃO 173| 

Precisamente por isso, a Ordem não só aprecia e favorece a investigação 
experimental nos seus Centros, mas também poderá mesmo tornar-se a 
sua promotora perante as entidades que legitimamente a perseguem como 
campo institucional próprio. Isto também deverá ser tido em conta, se a 
tipologia de um determinado Centro o permitir, no momento de estipular 
os respetivos protocolos com os Governos que destinam precisamente à 
investigação uma parte (ainda que modesta) dos seus próprios orçamentos.

Para a reflexão:

1. Quais são os programas de formação, ensino e investigação que 
existem no seu Centro ou na sua Província? Faça uma avaliação da 
transposição para a prática e da sua eficácia.

2. Quais deveriam ser as prioridades para a Ordem no campo:
• da formação,
• do ensino,
• da investigação?

172 | FORMAÇÃO, DOCÊNCIA E INVESTIGAÇÃO

nos seus esforços de carácter experimental, tornam hoje indispensável esta 
promoção adequada da investigação. Não existe progresso da medicina 
que não tenha sido precedido por uma apropriada e notável atividade de 
investigação (teórica, de laboratório, em animais e no homem). Por isso, a 
assistência integral ao doente e ao necessitado passa necessariamente por 
estas fases preliminares.

Embora tradicionalmente a atividade da Ordem se tenha desenvolvido 
predominantemente no cuidado direto dos doentes e necessitados, perante 
os novos desenvolvimentos sociais e na saúde, a investigação apresenta-
se como uma premissa indispensável que não visa “outros” profissionais, 
mas que entra de pleno direito nas atividades que podem ser realizadas e 
promovidas nos Centros.

Isto já se faz há alguns anos, com grande benefício para os doentes e 
gratificação de uma parte dos Colaboradores, plenamente inseridos nos 
circuitos de investigação internacionais e, portanto, participantes daquele 
«progresso da saúde» no qual toda a comunidade científica está interessada.

Os principais meios para realizar tal atividade serão: a experimentação 
clínica, os protocolos com institutos de investigação, a adesão a programas 
internacionais de investigação, a qualificação específica e exclusiva de alguns 
Colaboradores neste sector.

Para uma promoção mais proveitosa da investigação, poderão ser também 
criadas associações que tenham com o objetivo realizá-la de forma mais 
orgânica, coordenada e interdisciplinar, também com o contributo de 
peritos qualificados, «externos» ao próprio Centro.

Um problema particular tem a ver com o destino dos meios financeiros. Não 
se trata de recursos «subtraídos» ao doente mas, pelo contrário, utilizados 
para a sua melhor cura, inclusivamente quando não se vê imediatamente o 
«retorno», já que, às vezes, num primeiro momento, parece que os recursos 
empregues não deram os resultados esperados.





A Integridade
pessoal como base 
para a Ação

7.





A INTEGRIDADE PESSOAL COMO BASE PARA A AÇÃO 177| 

7.1. A INTEGRIDADE COMO PROJETO DE EXISTÊNCIA

7.1.1. Viver segundo os valores que configuram a pessoa
Entendemos por integridade pessoal a qualidade moral de uma pessoa cuja 
ação concorda com os princípios e valores que ela professa: «operari sequitur 
esse» (o agir vem depois do ser). Esta integridade exige um coração indiviso, 
retidão na ação e fidelidade no meio das provações e das dificuldades. Em 
última análise, devemos dizer que o homem íntegro é aquele que vive de 
acordo com o mandamento do amor que Jesus nos deixou: «Amai-vos uns 
aos outros como eu vos amei».

A unidade de mente e de coração, de coerência entre o sentir e o agir, requer 
um processo mais ou menos prolongado de amadurecimento humano, 
psicológico e espiritual, conforme as pessoas, o grau da sua vocação de 
serviço e a generosidade na resposta. Integrar a ação na união com Deus, 
segundo o carisma de S. João de Deus, é uma tarefa de toda a vida.

Se no nosso agir tendemos apenas, ou predominantemente, para a utilidade 
social, para a eficácia, eliminando a dimensão de sermos testemunhas do 
amor de Cristo, segundo o carisma de S. João de Deus, atentamos contra a 
nossa integridade como projeto de existência e as nossas Obras não terão 
a força evangelizadora que devem ter. Se uma pessoa é íntegra, sê-lo-á por 
aquilo que é, que diz e que faz.

7.1.2. O homem, testemunha da Transcendência e do Amor
O destino do homem é a vida eterna: «inquietum est cor nostrum donec 
requiescat in Te» (O nosso coração está inquieto enquanto não descansar 
em Vós). O seguimento de Jesus Cristo, plenitude da revelação de Deus, é 
o caminho do homem para a plenitude da sua realização. O seguimento 
de Jesus Cristo, segundo o estilo de S. João de Deus, identificando-se com 
os pobres e os necessitados, é o modelo exemplar da Ordem Hospitaleira.



178 | A INTEGRIDADE PESSOAL COMO BASE PARA A AÇÃO

A entrega incondicional aos outros como sinal do amor de Deus exige um 
certo grau de maturidade humana e espiritual: a experiência íntima de 
Deus, o ter consciência de que se é amado por Deus e o conhecer-se a si 
mesmo, aceitando-se tal como se é, são condições para conseguir o grau de 
identidade, confiança e liberdade, necessários para o apostolado. A oração 
é necessária para vitalizar, unificar e integrar a vida espiritual e a atividade.

A experiência da misericórdia de Deus para connosco e do seu amor 
incondicional, dá-nos a medida do amor e da relação que devemos ter 
com a pessoa necessitada, ajudando-a a construir a sua própria vida, a 
valorizar a sua dignidade e a revelar-lhe o seu poder de amar. A experiência 
do amor incondicional ajuda as pessoas a descobrirem a sua vocação de 
filhos de Deus.

O Evangelho de Cristo ao revelar ao ser humano a sua qualidade de pessoa 
livre, chamada a entrar em comunhão com Deus, suscita a tomada de 
consciência das profundidades da liberdade humana. Libertação de toda 
a escravidão, libertação do pecado, libertação para proclamar o Evangelho, 
libertação para crescer na liberdade, segundo o Espírito.

7.2. A CONSCIÊNCIA COMO MOTOR DA NOSSA AÇÃO
No mais profundo da sua consciência, o homem descobre a existência de 
uma lei que ele não dá a si mesmo, mas à qual deve obedecer e cuja voz 
ecoa, quando é necessário, aos ouvidos do seu coração, advertindo-o que 
deve amar e praticar o bem e que deve evitar o mal: «faz isto, evita isso». 
De facto, o homem tem uma lei inscrita por Deus no seu coração, em cuja 
obediência consiste a dignidade humana e pela qual será pessoalmente 
julgado1.

«A dignidade da pessoa humana implica e exige a retidão da consciência 
moral. A consciência moral compreende a perceção dos princípios da 
moralidade (sindérese), a sua aplicação às circunstâncias concretas mediante 

1 CONCÍLIO VATICANO II, Gaudium et Spes, 16.



A INTEGRIDADE PESSOAL COMO BASE PARA A AÇÃO 179| 

um discernimento prático das razões e dos bens e, em definitivo, o juízo 
formado sobre os atos concretos que vão ser ou já foram realizados. A 
verdade sobre o bem moral, declarada na lei da razão, é reconhecida como 
prática e concretamente pela voz prudente da consciência. Chama-se 
prudente ao homem que procede de acordo com os ditames, ou juízos, 
da sua consciência»2.

O homem tem o direito de agir em consciência e em liberdade, a fim de 
tomar pessoalmente as decisões morais. «Não deve ser obrigado a agir 
contra a sua consciência. Não se lhe deve impedir que atue segundo a sua 
consciência, sobretudo em matéria religiosa»3.

Na formação da consciência, a Palavra de Deus é a luz do nosso caminhar; 
é preciso que a assimilemos através da fé e da oração, e a prolonguemos 
na prática. É preciso também que examinemos a nossa consciência à luz da 
cruz do Senhor. Estamos assistidos pelos dons do Espírito Santo, ajudados 
pelo testemunho ou pelos conselhos dos outros, e guiados pelo ensino 
certo da Igreja.

A reflexão pessoal e comunitária, da qual as Comissões de Ética são uma 
manifestação, pode esclarecer os problemas difíceis nos casos concretos 
que escapam à normativa ética dos pronunciamentos do Magistério. 
Competência profissional; docilidade ao Magistério e respeito por ele, e 
espírito de diálogo, são requisitos essenciais para discernir comportamentos 
concretos em casos particularmente conflituosos, onde é necessária uma 
hierarquização de valores que entram em conflito.

Dado que os problemas éticos mais importantes do direito natural não têm 
uma resposta explícita na Bíblia, devemos insistir mais numa fundamentação 
convincente e racional, que não se baseie no argumento de autoridade. 
Sem esta condição, será talvez cada vez mais difícil que o homem de hoje, 

2 Catecismo da Igreja Católica (CIC), Roma, 1992, § 1780.
3 Catecismo da Igreja Católica, § 1782.

178 | A INTEGRIDADE PESSOAL COMO BASE PARA A AÇÃO

A entrega incondicional aos outros como sinal do amor de Deus exige um 
certo grau de maturidade humana e espiritual: a experiência íntima de 
Deus, o ter consciência de que se é amado por Deus e o conhecer-se a si 
mesmo, aceitando-se tal como se é, são condições para conseguir o grau de 
identidade, confiança e liberdade, necessários para o apostolado. A oração 
é necessária para vitalizar, unificar e integrar a vida espiritual e a atividade.

A experiência da misericórdia de Deus para connosco e do seu amor 
incondicional, dá-nos a medida do amor e da relação que devemos ter 
com a pessoa necessitada, ajudando-a a construir a sua própria vida, a 
valorizar a sua dignidade e a revelar-lhe o seu poder de amar. A experiência 
do amor incondicional ajuda as pessoas a descobrirem a sua vocação de 
filhos de Deus.

O Evangelho de Cristo ao revelar ao ser humano a sua qualidade de pessoa 
livre, chamada a entrar em comunhão com Deus, suscita a tomada de 
consciência das profundidades da liberdade humana. Libertação de toda 
a escravidão, libertação do pecado, libertação para proclamar o Evangelho, 
libertação para crescer na liberdade, segundo o Espírito.

7.2. A CONSCIÊNCIA COMO MOTOR DA NOSSA AÇÃO
No mais profundo da sua consciência, o homem descobre a existência de 
uma lei que ele não dá a si mesmo, mas à qual deve obedecer e cuja voz 
ecoa, quando é necessário, aos ouvidos do seu coração, advertindo-o que 
deve amar e praticar o bem e que deve evitar o mal: «faz isto, evita isso». 
De facto, o homem tem uma lei inscrita por Deus no seu coração, em cuja 
obediência consiste a dignidade humana e pela qual será pessoalmente 
julgado1.

«A dignidade da pessoa humana implica e exige a retidão da consciência 
moral. A consciência moral compreende a perceção dos princípios da 
moralidade (sindérese), a sua aplicação às circunstâncias concretas mediante 

1 CONCÍLIO VATICANO II, Gaudium et Spes, 16.



180 | A INTEGRIDADE PESSOAL COMO BASE PARA A AÇÃO

consciente da sua autonomia e responsabilidade, dê livremente o seu 
assentimento.

7.3. CONSCIÊNCIA E RETIDÃO MORAL

7.3.1. O serviço ao homem doente e necessitado: «conditio sine 
qua non»
O termo «servo», da primeira comunidade eclesial, formaliza e define a 
condição do crente que, por amor, se coloca à disposição dos seus irmãos. 
Esta atitude evidencia-se ainda mais no cuidado que a comunidade eclesial 
tem para com os doentes e necessitados.

Na realidade, os testemunhos de maior autoridade do passado (Juramento 
de Asaph, oração de Maimónides, Juramento de Hipócrates, etc.), tinham 
sublinhado o compromisso ético do serviço do agente da saúde e a própria 
ideia de ministério socio-sanitário é comum a muitas outras doutrinas ideo-
lógico-culturais. Mas é sem dúvida no Cristianismo que esta ideia assume 
uma importância muito particular, pela referência ao ministério de Cristo, 
«diácono» do Pai para os homens, o servo de Deus para ser servo dos irmãos. 
Policarpo (em finais do séc. I), chamar-lhe-á «diácono, servo de todos».

Precisamente por isso, na Ordem religiosa que tomou a hospitalidade como 
seu carisma específico, a dimensão do serviço torna-se algo a que não se 
pode renunciar, e exprime a razão de ser das próprias Obras, bem como a 
atitude interior dos Colaboradores mais envolvidos.

Nesta perspetiva, a diferença de vocações converte a pluralidade em motivo 
de riqueza carismática. Deste modo, os factos existenciais, os estados de 
vida e o âmbito do trabalho, transformam-se em ocasiões e compromissos 
«ministeriais». Nas situações em que o compromisso profissional e existencial 
implica uma participação direta nas necessidades existenciais do outro, 
como acontece no caso da Ordem Hospitaleira, o serviço transforma-se 
numa verdadeira linha-mestra do seu agir.



A INTEGRIDADE PESSOAL COMO BASE PARA A AÇÃO 181| 

7.3.2. Graus de envolvimento pessoal na missão da Ordem

7.3.2.1. Os Irmãos 
Em virtude da sua profissão religiosa, os Irmãos são, como é óbvio, as pessoas 
mais radicalmente comprometidas com a Ordem. O termo «profissão» é 
idêntico ao que se emprega para designar uma atividade de trabalho. Ambas 
as situações caracterizam-se por três dimensões: crer, declarando-o de 
maneira aberta e formal, na realidade existencial que se assume; pertencer 
a um grupo social particular que transforma esta realidade na sua razão de 
ser; comprometer-se em manifestar na vida concreta a realidade professada.

A primeira dimensão – crer – diz respeito à esfera intelectual e realiza-se, 
se assim nos podemos exprimir, em «crer na hospitalidade». Não se pode 
viver nem agir segundo o estilo de S. João de Deus, ou seja, encarnando 
concretamente o carisma da hospitalidade, se não se acreditar nesta hospi-
talidade. Trata-se, pois, de renovar um testemunho que brote da profundeza 
da fonte vocacional, renovando-se quotidianamente e reformulando todos 
os dias o próprio «sim» à hospitalidade.

A segunda dimensão – pertencer – refere-se ao âmbito relacional, isto é, 
ao sentido de pertença e, mais concretamente, à dimensão comunitária 
da própria vida. A vida é antes de mais o espelho de uma vocação que, 
sem eliminar a dimensão personalista de um Deus que «nos chama pelo 
nosso nome», se atualiza numa comunidade. Além disso, na sua resposta 
está implicada uma pertença específica comunitária, que se realiza em dois 
âmbitos específicos: no que se refere ao seu ser, na estrutura orgânica da 
Ordem; no que se refere ao seu agir, na vida fraterna e no compromisso 
hospitaleiro comum.

Por fim, a dimensão da vontade – compromisso – exprime-se de forma 
seletiva na profissão dos votos. A este respeito, é necessário sublinhar mais 
uma vez a sua dimensão oblativa, mais do que ascética, considerando os 
votos mais na sua realidade de «dom» do que de «renúncia». Nesta ótica, 
o seu significado pode constituir um exemplo de imitação dos valores 

180 | A INTEGRIDADE PESSOAL COMO BASE PARA A AÇÃO

consciente da sua autonomia e responsabilidade, dê livremente o seu 
assentimento.

7.3. CONSCIÊNCIA E RETIDÃO MORAL

7.3.1. O serviço ao homem doente e necessitado: «conditio sine 
qua non»
O termo «servo», da primeira comunidade eclesial, formaliza e define a 
condição do crente que, por amor, se coloca à disposição dos seus irmãos. 
Esta atitude evidencia-se ainda mais no cuidado que a comunidade eclesial 
tem para com os doentes e necessitados.

Na realidade, os testemunhos de maior autoridade do passado (Juramento 
de Asaph, oração de Maimónides, Juramento de Hipócrates, etc.), tinham 
sublinhado o compromisso ético do serviço do agente da saúde e a própria 
ideia de ministério socio-sanitário é comum a muitas outras doutrinas ideo-
lógico-culturais. Mas é sem dúvida no Cristianismo que esta ideia assume 
uma importância muito particular, pela referência ao ministério de Cristo, 
«diácono» do Pai para os homens, o servo de Deus para ser servo dos irmãos. 
Policarpo (em finais do séc. I), chamar-lhe-á «diácono, servo de todos».

Precisamente por isso, na Ordem religiosa que tomou a hospitalidade como 
seu carisma específico, a dimensão do serviço torna-se algo a que não se 
pode renunciar, e exprime a razão de ser das próprias Obras, bem como a 
atitude interior dos Colaboradores mais envolvidos.

Nesta perspetiva, a diferença de vocações converte a pluralidade em motivo 
de riqueza carismática. Deste modo, os factos existenciais, os estados de 
vida e o âmbito do trabalho, transformam-se em ocasiões e compromissos 
«ministeriais». Nas situações em que o compromisso profissional e existencial 
implica uma participação direta nas necessidades existenciais do outro, 
como acontece no caso da Ordem Hospitaleira, o serviço transforma-se 
numa verdadeira linha-mestra do seu agir.



182 | A INTEGRIDADE PESSOAL COMO BASE PARA A AÇÃO

também por parte dos Colaboradores, encontrando uma dimensão de 
comunhão que ultrapassa o âmbito do simples trabalho realizado juntos. 
O Irmão poderá assim partilhar com o leigo a obediência como adesão 
às circunstâncias existenciais, através de cuja trama se pode vislumbrar 
a vontade de Deus; a pobreza como dom dos bens interiores, do tempo, 
da inteligência, do coração; a castidade como dádiva do próprio corpo e 
dos recursos específicos do homem e da mulher; e a hospitalidade como 
expressão de acolhimento e serviço à pessoa doente e necessitada.

7.3.2.2. Os Colaboradores 
Neste âmbito podemos incluir todos aqueles que, trabalhando nas Obras 
da Ordem, e participando, a partir da sua própria identidade, nas iniciativas 
e Obras por ela promovidas, colaboram para um mesmo objetivo. «Os níveis 
desta participação variam: haverá quem se sinta mais vinculado à Ordem 
atraído pela sua espiritualidade; outros, em contrapartida, pelo desempenho 
da missão. Mas o importante é que o dom da hospitalidade recebido por 
João de Deus crie laços de comunhão entre os Irmãos e os Colaboradores 
que os estimulem a desenvolver a sua vocação cristã e a ser para o pobre 
e o necessitado manifestação do amor misericordioso de Deus para com 
os homens»4.

Independentemente da fé, os Colaboradores dos nossos Centros contribuem 
para levar a cabo, de forma determinante, a atividade da Obra, participando 
assim da sua missão. Eles têm com a Ordem uma relação essencialmente 
laboral, dado que na sua maioria são os artífices dos serviços que a Obra 
presta à sociedade. Pelo seu número e pela objetiva promoção da estrutura 
que eles realizam, dão um contributo significativo às Obras da Ordem, 
mesmo sem procurar partilhar profundamente o carisma, seguindo estilos 
e modalidades que, possivelmente, não consideram que corresponda 
à sua situação existencial. Respeitando os seus valores e sem forçar as 
suas consciências, será oportuno, sem dúvida, proporcionar-lhes todos os 
instrumentos necessários para que possam seguir um caminho que, com 

4 CÚRIA GERAL, Irmãos e Colaboradores unidos para servir e promover a vida, Roma, 1991.



A INTEGRIDADE PESSOAL COMO BASE PARA A AÇÃO 183| 

o tempo, os possa levar a assumir livremente uma identificação mais direta 
com a missão da Ordem.

Os Colaboradores mais sensíveis e comprometidos que desejam viver 
identificados com a missão da Ordem participam plenamente no carisma de 
S. João de Deus, que neles vive e se difunde não menos do que nos Irmãos. 
Precisamente por isso, no âmbito destes Colaboradores, realizaram-se (e é 
desejável que continuem a realizar-se) formas associativas particulares que 
mais diretamente exprimem, no estilo de vida secular, a missão da Ordem. 
Nesta perspetiva, a colaboração entre Irmãos e Colaboradores deixa de ser 
um facto ocasional e espontâneo para pertencer essencialmente a vida da 
Ordem, a partir de uma plena integração.

Trata-se de uma perspetiva muito apreciada pela Igreja universal: «por 
imposição das novas situações, não poucos institutos chegaram à conclusão 
de que o seu carisma pode ser partilhado com os leigos. E assim estes são 
convidados a participar mais intensamente na espiritualidade e na missão 
do próprio Instituto. Pode-se dizer que, no rasto das experiências históricas 
como a das diversas Ordens seculares ou Ordens Terceiras, se iniciou um 
novo capítulo, rico de esperanças na história das relações entre as pessoas 
consagradas e o laicado»5.

Para a reflexão:

1. Que recursos estamos utilizando para promover a integridade pessoal?
2. Que outros recursos seria necessário utilizar?

5 JOÃO PAULO II, Exortação Apostólica pós-sinodal ‘Vita Consecrata’, 1997, 54.

182 | A INTEGRIDADE PESSOAL COMO BASE PARA A AÇÃO

também por parte dos Colaboradores, encontrando uma dimensão de 
comunhão que ultrapassa o âmbito do simples trabalho realizado juntos. 
O Irmão poderá assim partilhar com o leigo a obediência como adesão 
às circunstâncias existenciais, através de cuja trama se pode vislumbrar 
a vontade de Deus; a pobreza como dom dos bens interiores, do tempo, 
da inteligência, do coração; a castidade como dádiva do próprio corpo e 
dos recursos específicos do homem e da mulher; e a hospitalidade como 
expressão de acolhimento e serviço à pessoa doente e necessitada.

7.3.2.2. Os Colaboradores 
Neste âmbito podemos incluir todos aqueles que, trabalhando nas Obras 
da Ordem, e participando, a partir da sua própria identidade, nas iniciativas 
e Obras por ela promovidas, colaboram para um mesmo objetivo. «Os níveis 
desta participação variam: haverá quem se sinta mais vinculado à Ordem 
atraído pela sua espiritualidade; outros, em contrapartida, pelo desempenho 
da missão. Mas o importante é que o dom da hospitalidade recebido por 
João de Deus crie laços de comunhão entre os Irmãos e os Colaboradores 
que os estimulem a desenvolver a sua vocação cristã e a ser para o pobre 
e o necessitado manifestação do amor misericordioso de Deus para com 
os homens»4.

Independentemente da fé, os Colaboradores dos nossos Centros contribuem 
para levar a cabo, de forma determinante, a atividade da Obra, participando 
assim da sua missão. Eles têm com a Ordem uma relação essencialmente 
laboral, dado que na sua maioria são os artífices dos serviços que a Obra 
presta à sociedade. Pelo seu número e pela objetiva promoção da estrutura 
que eles realizam, dão um contributo significativo às Obras da Ordem, 
mesmo sem procurar partilhar profundamente o carisma, seguindo estilos 
e modalidades que, possivelmente, não consideram que corresponda 
à sua situação existencial. Respeitando os seus valores e sem forçar as 
suas consciências, será oportuno, sem dúvida, proporcionar-lhes todos os 
instrumentos necessários para que possam seguir um caminho que, com 

4 CÚRIA GERAL, Irmãos e Colaboradores unidos para servir e promover a vida, Roma, 1991.





Criar o futuro  
com Esperança

8.





CRIAR O FUTURO COM ESPERANÇA 187| 

8.1. DESAFIOS DO PRESENTE
Na reflexão sobre o futuro, mais propriamente sobre a relação entre cria-
tividade e temporalidade, devemos notar e superar uma contradição: o 
tempo, sobre o qual queremos investigar, não é um espaço mental abstrato 
e longínquo, mas uma determinação do nosso presente.

É a época em que se vive prepara o futuro: os valores que são fundamento 
do nosso testemunho encerram a semente do futuro. Também porque 
o compromisso e o testemunho não se devem transferir continuamente 
para um futuro hipotético que nos impediria de assumir as nossas respon-
sabilidades presentes.

É necessário entrar no terceiro milénio com a coragem vocacional e profética 
de papéis e testemunhos novos1. No mundo da Hospitalidade, a esperança 
como anúncio de salvação apenas cria um futuro possível se gerar estruturas 
de saúde capazes de acolher o homem de hoje que sofre. Criar quer dizer 
instituir e promover processos capazes de fecundar o tempo de maneira 
que se verifiquem iniciativas que estejam em sintonia com a vontade de 
Deus e com os sinais através dos quais a sua vontade se manifesta no tempo.

Criar, em hospitalidade, significa gerar e testemunhar, constantemente, 
um amor vivo – que opera, que constrói – a favor do irmão que vive no 
sofrimento. Deter-se constantemente a projetar – a pensar – o futuro sem 
criar e produzir a novidade pode colocar a Ordem fora da história.

A mudança de época que estamos a viver leva-nos à necessidade de avaliar 
e, por conseguinte, de escolher e dar concretização às respostas mais idóneas 
no contexto do crescente pluralismo cultural, do movimento dos direitos 
humanos, do desafio da ecologia, do envelhecimento da população, do 
aumento das velhas e novas formas de pobreza, do desejo de paz e da 
diminuição dos recursos económicos para a defesa do estado social.

1 Uma primeira pista encontra-se no documento Hospitalidade dos Irmãos de S. João e Deus rumo 
ao ano 2000, apresentado aos Irmãos em Abril de 1987.



188 | CRIAR O FUTURO COM ESPERANÇA

Como se diz noutros capítulos deste documento, a Bioética impõe-se como 
parâmetro do nosso agir religioso e profissional correto, precisamente 
porque impõe um ponto de vista universal ao nosso comportamento e 
às nossas opções, que apontam sempre para a promoção da humanidade 
do ser humano.

Este, como nos ensina S. João de Deus, não é um objeto insignificante 
no panorama da natureza, mas um ponto de vista original sobre toda 
a criação2. Para testemunhar o horizonte futuro da nossa hospitalidade, 
devemos considerar mais a fundo as exigências do homem necessitado, 
entrelaçando a ética e a espiritualidade com uma antropologia coerente.

Hoje, os Irmãos e os Colaboradores têm a tarefa de serem profetas da 
esperança, da dignidade da pessoa que sofre, do amor, que por vezes fica 
ofuscado pela técnica e pelas leis de mercado, que invadiram o mundo da 
saúde e da assistência.

No passado, em muitas circunstâncias, substituímos ou antecipámos o 
espaço do Estado. Hoje, devemos entrar neste espaço e nas organizações 
de mercado, com a cultura e o espírito de S. João de Deus em defesa dos 
doentes e necessitados. A Ordem deve percorrer um caminho que traduza 
o ensinamento social da Igreja, servindo-se de técnicos competentes que 
deixem espaço à criatividade do amor e à espiritualidade da Ordem. 

Tudo isto poderia levar também a repensar a presença da Ordem nalgumas 
Obras concretas, mas permitirá, pelo menos, uma refundação ao iniciar o 
novo Milénio.

Criar o futuro quer dizer entrar como fermento na massa da humanidade, 
renunciando a deter-nos como observadores mudos, por detrás das nossas 
janelas limitadas que, por vezes, consideramos como a totalidade do mundo. 

2 Cf. 2ª Carta de S. João de Deus à Duquesa de Sesa.



CRIAR O FUTURO COM ESPERANÇA 189| 

Enviados a evangelizar o mundo da saúde, anunciamos que a salvação 
está no meio de nós e se manifesta no acolhimento de Cristo na pessoa 
do irmão. Toda a Obra de hospitalidade é sinal de esperança para alcançar 
a verdadeira saúde.

8.2. FORÇA PROFÉTICA DA HOSPITALIDADE
Para viver na nova hospitalidade, precisamos de voltar a repensar a nossa 
presença no mundo da saúde que muda, envolvendo-nos num movimento 
vertiginoso que corre o risco de nos destruir a não ser que redefinamos 
os nossos projetos e as estratégias para os realizar. Não se trata de «salvar 
as Obras», mas de tornar possível o anúncio do Evangelho mediante a 
prática do Carisma da Hospitalidade, como serviço a Deus nos necessitados. 
Depois de termos ouvido tantos apelos à mudança, somos hoje chamados 
a ultrapassar a mudança: devemos empreender um processo destinado a 
reinventar-nos e a reinventar a Hospitalidade.

Esperar ou querer ser «perfeitos» na mudança significa não ouvir a Deus, 
que fala através da nossa história pessoal e não só por meio da história das 
nossas Obras. O tempo, o porvir, não jogam a nosso favor, se não vivermos 
com ousadia e plenitude o nosso hoje.

A força profética não se exprime simplesmente na capacidade de interpretar 
os sinais dos tempos, mas também, e sobretudo, em saber vencer o presente 
e «ler o futuro», segundo o olhar de Deus.

«Embora a renovação não tenha desaparecido do léxico da Ordem e dos 
seus projetos, e seja desejada e procurada por todos a vários níveis, apelamos 
vivamente para que se entenda a sua necessidade e se procurem os meios 
para a sua realização»3.

3 LXIII CAPÍTULO GERAL, A Nova Evangelização e a Hospitalidade no limiar do Terceiro Milénio, 
Bogotá 1994, nº 3.3, § final.

188 | CRIAR O FUTURO COM ESPERANÇA

Como se diz noutros capítulos deste documento, a Bioética impõe-se como 
parâmetro do nosso agir religioso e profissional correto, precisamente 
porque impõe um ponto de vista universal ao nosso comportamento e 
às nossas opções, que apontam sempre para a promoção da humanidade 
do ser humano.

Este, como nos ensina S. João de Deus, não é um objeto insignificante 
no panorama da natureza, mas um ponto de vista original sobre toda 
a criação2. Para testemunhar o horizonte futuro da nossa hospitalidade, 
devemos considerar mais a fundo as exigências do homem necessitado, 
entrelaçando a ética e a espiritualidade com uma antropologia coerente.

Hoje, os Irmãos e os Colaboradores têm a tarefa de serem profetas da 
esperança, da dignidade da pessoa que sofre, do amor, que por vezes fica 
ofuscado pela técnica e pelas leis de mercado, que invadiram o mundo da 
saúde e da assistência.

No passado, em muitas circunstâncias, substituímos ou antecipámos o 
espaço do Estado. Hoje, devemos entrar neste espaço e nas organizações 
de mercado, com a cultura e o espírito de S. João de Deus em defesa dos 
doentes e necessitados. A Ordem deve percorrer um caminho que traduza 
o ensinamento social da Igreja, servindo-se de técnicos competentes que 
deixem espaço à criatividade do amor e à espiritualidade da Ordem. 

Tudo isto poderia levar também a repensar a presença da Ordem nalgumas 
Obras concretas, mas permitirá, pelo menos, uma refundação ao iniciar o 
novo Milénio.

Criar o futuro quer dizer entrar como fermento na massa da humanidade, 
renunciando a deter-nos como observadores mudos, por detrás das nossas 
janelas limitadas que, por vezes, consideramos como a totalidade do mundo. 

2 Cf. 2ª Carta de S. João de Deus à Duquesa de Sesa.



190 | CRIAR O FUTURO COM ESPERANÇA

Refletir sobre a renovação com espírito profético faz-nos pensar em muitas 
coisas que necessitam de discernimento. Renovar a hospitalidade significa 
oferecer serviços de qualidade às necessidades humanas, avaliar correta-
mente os recursos económicos, considerar as exigências de justiça social, 
cuidar da formação dos Irmãos e Colaboradores, adequar as estruturas 
organizativas.

Impõe-se um verdadeiro esforço de «formação nova» para os Irmãos e para 
os Colaboradores, como opção prioritária. Não nos podemos limitar a uma 
formação localista, restrita: é necessária uma abertura mundial. Impõe-se, 
pois, uma avaliação das experiências das diversas Províncias da Ordem, com 
intercâmbios culturais e pastorais, para um novo impulso, um entusiasmo 
novo, capazes de inspirar uma nova evangelização e uma nova hospitalidade.

Mas tudo isto pode não ser suficiente para produzir um verdadeiro movi-
mento de inovações que perdurem. Por conseguinte, inspirados num 
verdadeiro amor pelo nosso serviço carismático, não nos devemos limitar a 
fazer simples propostas corretivas de situações que verificámos terem sido 
insuficientes ou inadequadas. Devemos ir à raiz dos problemas, questionar 
de novo aquilo que mais nos custa questionar, isto é, a nós mesmos como 
pessoas, como Irmãos ou como Colaboradores, a nossa mentalidade, a nossa 
maneira de encarar a comunidade hospitaleira e os Centros.

Os Irmãos devem construir um tecido comunitário novo, no qual o papel de 
«proprietários» das Obras fique equilibrado com a função de «animadores», 
abrindo-se a uma partilha mais convicta e coerente com quantos querem 
unir-se a eles com laços mais estreitos.

A renovação exigida pela Nova Hospitalidade, a reinvenção da nossa exis-
tência no campo da saúde, consiste mais em voltar a repensar e a rever 
não apenas as estruturas visíveis, mas também as invisíveis e as culturais. 
Devemos pensar numa transformação que permita manter no tempo os 



CRIAR O FUTURO COM ESPERANÇA 191| 

melhoramentos, independentemente das variações do contexto econó-
mico-sanitário externo4. 

O fim último dos membros da Ordem Hospitaleira, no seu apostolado de 
caridade, consiste em tornar presente a Cristo, que os convida a compro-
meter a sua existência na evangelização dos pobres e dos doentes5. A Igreja 
hoje, tendo em vista a nova Evangelização, convida-os a verificar:

• Se o seu apostolado tem um autêntico perfil evangelizador em todas 
as suas expressões;

• Em que medida as comunidades, na sua ação apostólica, têm cons-
ciência do seu papel evangelizador;

• Até que ponto as pessoas assumem e valorizam a sua dimensão de 
testemunhas do Evangelho;

• Em que medida sabem ser animadores motivados e enraizados no 
Evangelho e, ao mesmo tempo, sensíveis às ciências humanas e 
organizativas;

• Até que ponto conseguiram harmonizar a dimensão apostólica com 
a dimensão contemplativa.

Por fim, é importante que redescubram o sentido de alegria que inunda o 
profeta quando se entusiasma por ter descoberto o sentido da sua vocação: 
«seduziste-me, Senhor, e eu me deixei seduzir» (Jr 20, 7).

A participação partilhada da gestão, do testemunho, da missão ou da 
espiritualidade revela-se como passo obrigatório para realizar o ministério de 
saúde e salvação que anunciamos profeticamente à humanidade que sofre.

Devemos convencer-nos de que, na prática das coisas concretas, a solução 
de participação envolve as pessoas e impõe a revisão do sistema hierárquico 
que frequentemente condicionou as relações entre Colaboradores e Irmãos 
e entre os Irmãos entre si.

4 Toda a carga propositiva destas palavras está encerrada na página final do documento A Nova 
Evangelização e a Hospitalidade..., op. cit., 5. 6.

5 Cf. Constituições, 41.

190 | CRIAR O FUTURO COM ESPERANÇA

Refletir sobre a renovação com espírito profético faz-nos pensar em muitas 
coisas que necessitam de discernimento. Renovar a hospitalidade significa 
oferecer serviços de qualidade às necessidades humanas, avaliar correta-
mente os recursos económicos, considerar as exigências de justiça social, 
cuidar da formação dos Irmãos e Colaboradores, adequar as estruturas 
organizativas.

Impõe-se um verdadeiro esforço de «formação nova» para os Irmãos e para 
os Colaboradores, como opção prioritária. Não nos podemos limitar a uma 
formação localista, restrita: é necessária uma abertura mundial. Impõe-se, 
pois, uma avaliação das experiências das diversas Províncias da Ordem, com 
intercâmbios culturais e pastorais, para um novo impulso, um entusiasmo 
novo, capazes de inspirar uma nova evangelização e uma nova hospitalidade.

Mas tudo isto pode não ser suficiente para produzir um verdadeiro movi-
mento de inovações que perdurem. Por conseguinte, inspirados num 
verdadeiro amor pelo nosso serviço carismático, não nos devemos limitar a 
fazer simples propostas corretivas de situações que verificámos terem sido 
insuficientes ou inadequadas. Devemos ir à raiz dos problemas, questionar 
de novo aquilo que mais nos custa questionar, isto é, a nós mesmos como 
pessoas, como Irmãos ou como Colaboradores, a nossa mentalidade, a nossa 
maneira de encarar a comunidade hospitaleira e os Centros.

Os Irmãos devem construir um tecido comunitário novo, no qual o papel de 
«proprietários» das Obras fique equilibrado com a função de «animadores», 
abrindo-se a uma partilha mais convicta e coerente com quantos querem 
unir-se a eles com laços mais estreitos.

A renovação exigida pela Nova Hospitalidade, a reinvenção da nossa exis-
tência no campo da saúde, consiste mais em voltar a repensar e a rever 
não apenas as estruturas visíveis, mas também as invisíveis e as culturais. 
Devemos pensar numa transformação que permita manter no tempo os 



192 | CRIAR O FUTURO COM ESPERANÇA

A participação deve traçar um itinerário próprio que abranja tanto os aspetos 
culturais e de comunicação, como os relativos à organização e aponte para 
o amadurecimento de relações mais modernas na empresa-hospital e na 
comunidade hospitaleira.

Isto significa que nos devemos submeter, todos, a um confronto constante 
sobre os problemas concretos, tais como a produtividade, o melhor uso das 
estruturas técnicas, a qualidade do trabalho e do serviço, o reconhecimento 
da centralidade do homem doente. Há que procurar a satisfação do doente, 
de todos os modos, com a mesma inteligência e constância com que se 
procura a criação de um ambiente de trabalho satisfatório.

A participação pode aumentar a satisfação dos agentes e dos Utentes se for 
corroborada pelo desenvolvimento profissional, por um sistema económico 
mais próximo das modalidades de participação, por uma cuidadosa atenção 
à formação espiritual de todos na fidelidade ao carisma da hospitalidade.

Mas, para além disso e a outro nível, a participação implica uma informação 
mais difundida e uma comunicação mais interativa relativamente ao que 
se tem feito até agora.

8.3. VITALIDADE HUMANO-DIVINA DO CARISMA DA 
HOSPITALIDADE
Nada nos pode garantir o êxito perante os desafios futuros ou manter as 
eventuais conquistas, se não estivermos enraizados na confiança no Pai. Na 
resposta convicta e integral ao chamamento de Deus, comprometemos 
todo o nosso ser e todos os nossos recursos ao serviço da humanidade.

Nisto, o carisma da hospitalidade é graça derramada por nosso intermédio 
sobre os homens que sofrem e compromete-nos a tornarmo-nos guias 
morais para o mundo da saúde. Ser guias morais impõe uma coerência 
de vida nos comportamentos quotidianos, no cumprimento dos nossos 



CRIAR O FUTURO COM ESPERANÇA 193| 

compromissos, na nossa obra de evangelizadores positivos e propositivos 
no mundo da saúde.

Enraizados na fidelidade a Cristo homem-Deus, salvador do homem, deve-
mos construir as oportunidades para que se respeite a dignidade humana, 
se reconheça o sentido e o destino transcendente de todo o ser humano.

Emerge aqui a dimensão espiritual, mais propriamente teológica do carisma 
da hospitalidade. A vitalidade humana do carisma, a parte visível do nosso 
estilo, tem de ser uma manifestação da parte invisível da nossa união 
com Deus. A partir do modo como reconhecemos a figura de Deus e o 
«sentido» da sua função na história, na natureza, na existência dos homens, 
determinamos o seu papel na nossa vida pessoal.

O modelo de ação apostólica que devemos formular e atuar tem de encon-
trar o seu fundamento na teologia do serviço. De facto, se a nossa opção 
vocacional se orientar para o alívio do sofrimento, devemos definir qual é 
o nosso modo de conceber esta tarefa como um precioso serviço a Deus. 
Porque está escrito:

«Quando o Filho do Homem vier na sua glória, (...) o rei dirá então aos da sua 
direita: ‘Vinde, benditos de meu Pai! Recebei em herança o Reino que vos 
está preparado desde a criação do mundo. Porque tive fome e deste-me de 
comer, tive sede e deste-me de beber, era peregrino e reconheceste-me, 
estava nu e deste-me que vestir, adoeci e visitaste-me, estive na prisão e 
foste ter comigo». Então os justos vão responder-lhe: «Senhor, (...) quando 
te vimos doente ou na prisão e fomos visitar-te?» E o rei vai dizer-lhes, em 
resposta: «Em verdade vos digo: sempre que fizeste isto a um destes meus 
irmãos mais pequeninos, a mim mesmo o fizeste’» (Mt 25, 31-40).

Mas isto, que segundo o Evangelho estava tão intimamente ligado com a 
mentalidade da Igreja primitiva – o espírito de comunhão e o sentido vivo 
do testemunho – é mais difícil de realizar na era moderna. Isto porque a 
nossa visão do mundo e a cultura moderna levaram-nos a excluir das coisas 
desta terra a vital dependência do divino e da transcendência.

192 | CRIAR O FUTURO COM ESPERANÇA

A participação deve traçar um itinerário próprio que abranja tanto os aspetos 
culturais e de comunicação, como os relativos à organização e aponte para 
o amadurecimento de relações mais modernas na empresa-hospital e na 
comunidade hospitaleira.

Isto significa que nos devemos submeter, todos, a um confronto constante 
sobre os problemas concretos, tais como a produtividade, o melhor uso das 
estruturas técnicas, a qualidade do trabalho e do serviço, o reconhecimento 
da centralidade do homem doente. Há que procurar a satisfação do doente, 
de todos os modos, com a mesma inteligência e constância com que se 
procura a criação de um ambiente de trabalho satisfatório.

A participação pode aumentar a satisfação dos agentes e dos Utentes se for 
corroborada pelo desenvolvimento profissional, por um sistema económico 
mais próximo das modalidades de participação, por uma cuidadosa atenção 
à formação espiritual de todos na fidelidade ao carisma da hospitalidade.

Mas, para além disso e a outro nível, a participação implica uma informação 
mais difundida e uma comunicação mais interativa relativamente ao que 
se tem feito até agora.

8.3. VITALIDADE HUMANO-DIVINA DO CARISMA DA 
HOSPITALIDADE
Nada nos pode garantir o êxito perante os desafios futuros ou manter as 
eventuais conquistas, se não estivermos enraizados na confiança no Pai. Na 
resposta convicta e integral ao chamamento de Deus, comprometemos 
todo o nosso ser e todos os nossos recursos ao serviço da humanidade.

Nisto, o carisma da hospitalidade é graça derramada por nosso intermédio 
sobre os homens que sofrem e compromete-nos a tornarmo-nos guias 
morais para o mundo da saúde. Ser guias morais impõe uma coerência 
de vida nos comportamentos quotidianos, no cumprimento dos nossos 



194 | CRIAR O FUTURO COM ESPERANÇA

Portanto, é necessário rever a nossa maneira de agir e de pensar, para poder-
mos transformar a nossa existência de Irmãos ou de Colaboradores e sermos 
realmente «transparentes», testemunhas vivas do amor misericordioso6.

Sendo assim, a fundação de um modelo de teologia do serviço que seja 
nosso não pode esperar mais: a ideia de serviço está no âmago da tradição 
cristã.

Na enorme complexidade da sociedade contemporânea, a busca de um 
modelo de teologia do serviço deve fazer-se mediante um salto arriscado 
que nos conduza à invenção de algo novo. Somos chamados a pensar de 
maneira nova a relação, fundamental e fundante, sempre particular, entre 
a fé cristã e as formas de serviço religioso, político ou intelectual, prestadas 
ao mundo pela práxis social cristã.

É necessária uma ousadia nova para arriscar-se a uma abertura que abranja 
num único movimento Deus, que é o outro na sua totalidade, e o homem, 
que é totalmente semelhante a nós. Uma teologia, por conseguinte, centrada 
na hospitalidade de Deus no homem e do homem no homem. Somente 
nesta arriscada abertura, como esplêndida aventura, poderá basear-se o 
nosso serviço.

Assim, o doente, a pessoa que sofre e o ser em necessidade transformam-
se, pela fé em Deus, em fonte de vida. Exercer o carisma da hospitalidade 
significará, portanto, de certo modo, ceder espaço ao outro e fazê-lo viver 
– connosco e em nós.

Traduzir em ação estes princípios ou estes riscos de aventura mudaria e 
revolucionaria o nosso ser, daríamos um testemunho capaz de encantar 
os jovens da nossa época, e daria aos nossos Centros uma característica 
própria, que o nosso Fundador quis para o seu hospital.

6 Constituições, n. 2.



CRIAR O FUTURO COM ESPERANÇA 195| 

Será a atitude de simples disponibilidade, mas também de luta por encon-
trar um lugar «para os outros»: na nossa oração, nas nossas palavras, no 
exercício concreto das nossas profissões, no acolhimento, na assistência e 
no acompanhamento dos doentes e necessitados.

Desta forma, a hospitalidade torna-se o lugar teológico em que Deus, que 
desde sempre nos acolheu, inspira gestos de hospitalidade que o fazem 
sentir acolhido entre os homens e o tornam presente no mundo.

Para a reflexão:

1. Que sinais atuais nos fazem olhar para o futuro com receio?
2. Que sinais atuais nos fazem olhar para o futuro com esperança?

194 | CRIAR O FUTURO COM ESPERANÇA

Portanto, é necessário rever a nossa maneira de agir e de pensar, para poder-
mos transformar a nossa existência de Irmãos ou de Colaboradores e sermos 
realmente «transparentes», testemunhas vivas do amor misericordioso6.

Sendo assim, a fundação de um modelo de teologia do serviço que seja 
nosso não pode esperar mais: a ideia de serviço está no âmago da tradição 
cristã.

Na enorme complexidade da sociedade contemporânea, a busca de um 
modelo de teologia do serviço deve fazer-se mediante um salto arriscado 
que nos conduza à invenção de algo novo. Somos chamados a pensar de 
maneira nova a relação, fundamental e fundante, sempre particular, entre 
a fé cristã e as formas de serviço religioso, político ou intelectual, prestadas 
ao mundo pela práxis social cristã.

É necessária uma ousadia nova para arriscar-se a uma abertura que abranja 
num único movimento Deus, que é o outro na sua totalidade, e o homem, 
que é totalmente semelhante a nós. Uma teologia, por conseguinte, centrada 
na hospitalidade de Deus no homem e do homem no homem. Somente 
nesta arriscada abertura, como esplêndida aventura, poderá basear-se o 
nosso serviço.

Assim, o doente, a pessoa que sofre e o ser em necessidade transformam-
se, pela fé em Deus, em fonte de vida. Exercer o carisma da hospitalidade 
significará, portanto, de certo modo, ceder espaço ao outro e fazê-lo viver 
– connosco e em nós.

Traduzir em ação estes princípios ou estes riscos de aventura mudaria e 
revolucionaria o nosso ser, daríamos um testemunho capaz de encantar 
os jovens da nossa época, e daria aos nossos Centros uma característica 
própria, que o nosso Fundador quis para o seu hospital.

6 Constituições, n. 2.





Índice

9.





ÍNDICE

APRESENTAÇÃO

PRINCÍPIOS, CARISMA E MISSÃO DA ORDEM 
HOSPITALEIRA DE S. JOÃO DE DEUS

1. 1.  Projetar o futuro com base nos nossos princípios . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  11

1. 2. O Carisma da Ordem . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  15

1. 3. A missão da Ordem  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  16

FUNDAMENTOS BÍBLICO-TEOLÓGICOS 
DA HOSPITALIDADE

2. 1. A aproximação filosófica e religiosa ao sofrimento . . . . . . . . . . . . . . . . .  21

2.1.1. O homem perante a dor . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21

2.1.2. O sofrimento e os sofredores no Cristianismo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23

2.1.3. A mensagem evangélica da libertação . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24

2.2. A Hospitalidade no Antigo Testamento . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  25

2.2.1. O Deus hospitalidade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25

2.2.2. O conceito de hospitalidade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27

2.2.3. As razões da hospitalidade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28

2.2.4. As referências mais importantes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29

2.2.5. A hospitalidade institucional . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 31

2.3. A hospitalidade no Novo Testamento  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  31

2.3.1. A perspetiva evangélica . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 31

2.3.2. A philoxenía  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33

2.3.3. Hospitalidade e evangelização . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34

2.3.4. O Bom Samaritano . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34

O CARISMA DA HOSPITALIDADE EM S. JOÃO 
DE DEUS E NA ORDEM HOSPITALEIRA

3.1. O carisma da hospitalidade em S. João de Deus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  39



200 | ÍNDICE

3.1.1. Hospitalidade misericordiosa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40

3.1.2. Hospitalidade solidária . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 42

3.1.3. Hospitalidade de comunhão . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43

3.1.4. Hospitalidade criativa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44

3.1.5. Hospitalidade integral (holística). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44

3.1.6. Hospitalidade reconciliadora . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45

3.1.7. Hospitalidade geradora de Voluntários e Colaboradores  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47

3.1.8. Hospitalidade profética . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48

3.2. A hospitalidade ao longo da história da Ordem . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  48

3.2.1. A hospitalidade joandeína desde os primeiros companheiros e 
através dos séculos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48

3.2.2. Presença atual  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51

3.2.3. Novas formas de presença  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53

PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A 
NOSSA HOSPITALIDADE

4.1. Dignidade da pessoa humana . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  59

4.1.1. Respeito pela pessoa humana . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 59

4.1.2. Universalidade do respeito  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60

4.1.3. Acolhimento dos doentes e necessitados . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60

4.2. Respeito pela vida humana  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  62

4.2.1. A vida como bem fundamental da pessoa  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 62

4.2.2. Proteção especial das pessoas com deficiência  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 62

4.2.3. Promover a vida nas situações de pobreza . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63

4.2.4. Obrigações e limites na conservação da própria vida . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 64

4.2.5. O dever de não atentar contra a vida dos outros . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 64

4.2.6. Deveres em ordem aos recursos da biosfera . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65

4.3. Promoção da saúde e luta contra a dor e o sofrimento . . . . . . . . . .  65

4.3.1. Dever da educação para a saúde  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65

4.3.2. Opção preferencial pelos pobres . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 66

4.4. A eficácia e a boa gestão  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  67



ÍNDICE 201| 

4.4.1. Dever de consciencializar a população de que os recursos da 
saúde não podem ser considerados como um mero consumo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67

4.4.2. Administração e gestão eficazes e eficientes dos recursos . . . . . . . . . . . . . . . . . 67

4.4.3. A instituição hospitaleira empresarial deve orientar-se para a 
recuperação da pessoa globalmente considerada . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67

4.4.4. O investimento para criar um clima humano e humanizador 
como ajuda à rentabilidade dos recursos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 68

4.4.5. Direitos e deveres dos trabalhadores . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 68

4.5. Nova hospitalidade e novas exigências: III e IV Mundos . . . . . . . .  69

4.5.1. Solidariedade e cooperação . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69

4.5.2. Cooperação e Colaboradores: direitos e deveres . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 70

4.5.3. O voluntariado: gratuitidade e identificação . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 71

4.6. Evangelização, inculturação e missão . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  73

4.6.1. Visão de conjunto . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73

4.6.2. Evangelização, Inculturação e Missão da Ordem . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 74

APLICAÇÃO A SITUAÇÕES CONCRETAS
5.1. Assistência integral, direitos e deveres das pessoas 
assistidas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  79

5.1.1. Humanização da assistência . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79

5.1.1.1. Abertura  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 82

5.1.1.2. Acolhimento . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 82

5.1.1.3. Capacidade de escuta e de diálogo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 82

5.1.1.4. Atitude de serviço  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 83

5.1.1.5. Simplicidade  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 83

5.1.2. Direitos das pessoas assistidas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 83

5.1.2.1. Confidencialidade  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84

5.1.2.2. Veracidade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 85

5.1.2.3. Autonomia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 87

5.1.2.4. Liberdade de consciência . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89

5.1.3. Deveres das pessoas assistidas  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 90

5.1.3.1. Respeito pela Instituição e pelos seus princípios  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 90

5.1.3.2. Respeito pelos profissionais de saúde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91

5.1.3.3. Respeito pelos doentes e pelas pessoas assistidas.  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91

5.1.3.4. Respeito pela abordagem clínica . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92

200 | ÍNDICE

3.1.1. Hospitalidade misericordiosa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40

3.1.2. Hospitalidade solidária . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 42

3.1.3. Hospitalidade de comunhão . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43

3.1.4. Hospitalidade criativa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44

3.1.5. Hospitalidade integral (holística). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44

3.1.6. Hospitalidade reconciliadora . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45

3.1.7. Hospitalidade geradora de Voluntários e Colaboradores  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47

3.1.8. Hospitalidade profética . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48

3.2. A hospitalidade ao longo da história da Ordem . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  48

3.2.1. A hospitalidade joandeína desde os primeiros companheiros e 
através dos séculos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48

3.2.2. Presença atual  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51

3.2.3. Novas formas de presença  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53

PRINCÍPIOS QUE ILUMINAM A 
NOSSA HOSPITALIDADE

4.1. Dignidade da pessoa humana . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  59

4.1.1. Respeito pela pessoa humana . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 59

4.1.2. Universalidade do respeito  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60

4.1.3. Acolhimento dos doentes e necessitados . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60

4.2. Respeito pela vida humana  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  62

4.2.1. A vida como bem fundamental da pessoa  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 62

4.2.2. Proteção especial das pessoas com deficiência  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 62

4.2.3. Promover a vida nas situações de pobreza . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63

4.2.4. Obrigações e limites na conservação da própria vida . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 64

4.2.5. O dever de não atentar contra a vida dos outros . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 64

4.2.6. Deveres em ordem aos recursos da biosfera . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65

4.3. Promoção da saúde e luta contra a dor e o sofrimento . . . . . . . . . .  65

4.3.1. Dever da educação para a saúde  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65

4.3.2. Opção preferencial pelos pobres . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 66

4.4. A eficácia e a boa gestão  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  67



202 | ÍNDICE

5.1.3.5. Respeito pelos ambientes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92

5.1.4. Direitos da criança e do adolescente . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93

5.1.4.1. Consenso e assenso da criança e do adolescente . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93

5.1.4.2. Recém-nascidos com peso extremamente baixo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 94

5.1.4.3. Conflito de interesses  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 94

5.1.4.4. Experimentação . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95

5.1.4.5. Futilidade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95

5.1.4.6. Adolescência . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 96

5.2. Problemas específicos da nossa ação assistencial . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  96

5.2.1. Sexualidade e procriação . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 96

5.2.1.1. Procriação responsável  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 96

5.2.1.2. Interrupção voluntária da gravidez . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 97

5.2.1.3. Objeção de consciência  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98

5.2.1.4. Diagnóstico pré-natal  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 99

5.2.1.5. Intercetivos e contra gestativos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 100

5.2.1.6. Reprodução assistida . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101

5.2.1.7. Mutilações genitais femininas (MGF) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101

5.2.1.8. Transsexualidade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 102

5.2.2. Doação de órgãos e transplantes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 102

5.2.2.1. Transplante de órgãos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 102

5.2.2.2. Certificação da morte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 104

5.2.3. Doentes crónicos em fase avançada de doença . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 104

5.2.3.1. Eutanásia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 104

5.2.3.2. Declarações antecipadas de vontade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 105

5.2.3.3. Estado vegetativo.  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106

5.2.3.4 Cuidados paliativos  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107

5.2.3.5. Sedação paliativa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 108

5.2.3.6. Feto terminal . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 108

5.2.4. Ética da terapia  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 109

5.2.4.1. Proporcionalidade dos tratamentos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 109

5.2.4.2. Urgências  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 110

5.2.4.3. Cuidados Intensivos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 110

5.2.4.4. Terapia da dor  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 111

5.2.4.5. Medicina estética . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 111

5.2.5. Investigação em seres humanos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 111

5.2.5.1. Experimentação clínica . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 111

5.2.5.2. Consentimento informado . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 112



ÍNDICE 203| 

5.2.5.3. Investigação com pessoas com deficiência e grupos 
vulneráveis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 113

5.2.5.4. Fetos e embriões . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 114

5.2.5.5. Investigação e terapia com células estaminais  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 115

5.2.5.6. Bancos genéticos  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 115

5.2.5.7. Comissões de ética . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 116

5.2.6. Medicina preditiva . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 117

5.2.6.1. Comunicação de diagnóstico . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 117

5.2.6.2. Património genético e tutela do segredo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 118

5.2.7. Problemas ético-sociais . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 120

5.2.7.1. Dependências . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 120

5.2.7.2. Doentes com SIDA . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 121

5.2.7.3. Outras doenças infeciosas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 123

5.2.7.4. Fármacos órfãos e doenças raras. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 123

5.2.7.5. Pessoas com deficiências físicas, intelectuais e sensoriais  . . . . . . . . . . . 124

5.2.7.6. Doentes mentais . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 125

5.2.7.7. Idosos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 127

5.2.7.8. Abuso de crianças, adolescentes e pessoas vulneráveis . . . . . . . . . . . . . . . 128

5.2.7.9. Imigrantes, pessoas sem-abrigo e outras condições de 
marginalidade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 129

5.2.8. Programas de humanização e pastoral . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 130

5.2.8.1. Programa de humanização . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 130

5.8.2.2. Pastoral da Saúde e Social  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 131

5.3. Gestão e direção  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  134

5.3.1. Gestão . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 134

5.3.1.1. Organização e aplicação de recursos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 134

5.3.1.2. Profissionalismo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 135

5.3.1.3. Competência técnica . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 135

5.3.2. Organização . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 136

5.3.2.1. Expressão correta da missão da Obra nos instrumentos 
organizativos  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 136

5.3.2.2. Defesa da pluralidade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 136

5.3.2.3. Delegação. Participação. Assunção de funções  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 137

5.3.2.4. Descentralização / Centralização  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 137

5.3.2.5. Novas fórmulas jurídicas  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 138

5.3.2.6. Trabalho em equipa  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 138

5.3.3. Política de pessoal . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 139

5.3.3.1. Critérios gerais  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 139

202 | ÍNDICE

5.1.3.5. Respeito pelos ambientes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92

5.1.4. Direitos da criança e do adolescente . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93

5.1.4.1. Consenso e assenso da criança e do adolescente . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93

5.1.4.2. Recém-nascidos com peso extremamente baixo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 94

5.1.4.3. Conflito de interesses  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 94

5.1.4.4. Experimentação . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95

5.1.4.5. Futilidade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95

5.1.4.6. Adolescência . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 96

5.2. Problemas específicos da nossa ação assistencial . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  96

5.2.1. Sexualidade e procriação . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 96

5.2.1.1. Procriação responsável  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 96

5.2.1.2. Interrupção voluntária da gravidez . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 97

5.2.1.3. Objeção de consciência  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98

5.2.1.4. Diagnóstico pré-natal  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 99

5.2.1.5. Intercetivos e contra gestativos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 100

5.2.1.6. Reprodução assistida . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101

5.2.1.7. Mutilações genitais femininas (MGF) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101

5.2.1.8. Transsexualidade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 102

5.2.2. Doação de órgãos e transplantes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 102

5.2.2.1. Transplante de órgãos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 102

5.2.2.2. Certificação da morte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 104

5.2.3. Doentes crónicos em fase avançada de doença . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 104

5.2.3.1. Eutanásia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 104

5.2.3.2. Declarações antecipadas de vontade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 105

5.2.3.3. Estado vegetativo.  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106

5.2.3.4 Cuidados paliativos  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107

5.2.3.5. Sedação paliativa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 108

5.2.3.6. Feto terminal . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 108

5.2.4. Ética da terapia  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 109

5.2.4.1. Proporcionalidade dos tratamentos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 109

5.2.4.2. Urgências  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 110

5.2.4.3. Cuidados Intensivos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 110

5.2.4.4. Terapia da dor  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 111

5.2.4.5. Medicina estética . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 111

5.2.5. Investigação em seres humanos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 111

5.2.5.1. Experimentação clínica . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 111

5.2.5.2. Consentimento informado . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 112



204 | ÍNDICE

5.3.3.2. Relações com os trabalhadores  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 140

5.3.3.3. A ação sindical  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 140

5.3.3.4. Seleção e contratação do pessoal  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 141

5.3.3.5. Segurança no emprego  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 142

5.3.3.6. Sistema salarial  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 142

5.3.3.7. Motivação  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143

5.3.3.8. Convergência de valores entre todos aqueles que compõem o 
Centro . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 144

5.3.3.9. Promover uma cultura de pertença ao Centro, à Província, à 
Ordem  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 145

5.3.4. A política económica e financeira . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 146

5.3.4.1. Entidade sem fins lucrativos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 146

5.3.4.2. Carácter de beneficência social  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 146

5.3.4.3. Equilíbrio financeiro  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147

5.3.4.4. Transparência na gestão  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147

5.3.5. Responsabilidade social . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148

5.3.5.1. Serviço à sociedade como elemento justificativo das Obras  . . . . . . 148

5.3.5.2. Respeito e aplicação da legislação  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148

5.3.5.3. Compromisso de justiça social na distribuição das riquezas  . . . . . . 149

5.3.5.4. Função de denúncia nas situações que o exigirem  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 149

5.3.6. Presença da sociedade no Centro . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 150

5.3.6.1. Os Utentes. As Associações de Utentes e de Familiares  . . . . . . . . . . . . . . . . 150

5.3.6.2. Os trabalhadores  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151

5.3.6.3. Os benfeitores  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152

5.3.6.4. Os voluntários  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 153

5.3.6.5. A Igreja local  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 154

5.3.6.6. A Administração Pública  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 154

5.3.7. Avaliação . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 155

5.3.7.1. Atenção aos sinais dos tempos  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 156

5.3.7.2. Resposta às necessidades do homem e da sociedade  . . . . . . . . . . . . . . . . . 156

FORMAÇÃO, DOCÊNCIA E INVESTIGAÇÃO
6.1. Formação . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  161

6.1.1. Formação técnica, humana e carismática  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161

6.1.2. As Comissões de Ética como instrumento de formação . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 164

6.2. A Docência  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  167

6.2.1. A docência, uma constante na Ordem . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 167



ÍNDICE 205| 

6.2.2. A docência, um imperativo atual. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 168

6.3 A Investigação . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  169

6.3.1. A Comunicação na perspetiva da Ordem . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 169

6.3.2. A promoção da investigação na perspetiva do Terceiro Milénio . . . . . . 171

A INTEGRIDADE PESSOAL COMO 
BASE PARA A AÇÃO

7.1. A integridade como projeto de existência . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  177

7.1.1. Viver segundo os valores que configuram a pessoa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 177

7.1.2. O homem, testemunha da Transcendência e do Amor  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 177

7.2. A consciência como motor da nossa ação  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  178

7.3. Consciência e retidão moral . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  180

7.3.1. O serviço ao homem doente e necessitado: «conditio sine qua 
non» . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 180

7.3.2. Graus de envolvimento pessoal na missão da Ordem . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 181

7.3.2.1. Os Irmãos  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 181

7.3.2.2. Os Colaboradores  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 182

CRIAR O FUTURO COM ESPERANÇA
8.1. Desafios do presente . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  187

8.2. Força profética da hospitalidade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  189

8.3. Vitalidade humano-divina do carisma da hospitalidade . . . . . . .  192

204 | ÍNDICE

5.3.3.2. Relações com os trabalhadores  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 140

5.3.3.3. A ação sindical  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 140

5.3.3.4. Seleção e contratação do pessoal  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 141

5.3.3.5. Segurança no emprego  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 142

5.3.3.6. Sistema salarial  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 142

5.3.3.7. Motivação  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143

5.3.3.8. Convergência de valores entre todos aqueles que compõem o 
Centro . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 144

5.3.3.9. Promover uma cultura de pertença ao Centro, à Província, à 
Ordem  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 145

5.3.4. A política económica e financeira . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 146

5.3.4.1. Entidade sem fins lucrativos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 146

5.3.4.2. Carácter de beneficência social  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 146

5.3.4.3. Equilíbrio financeiro  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147

5.3.4.4. Transparência na gestão  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147

5.3.5. Responsabilidade social . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148

5.3.5.1. Serviço à sociedade como elemento justificativo das Obras  . . . . . . 148

5.3.5.2. Respeito e aplicação da legislação  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148

5.3.5.3. Compromisso de justiça social na distribuição das riquezas  . . . . . . 149

5.3.5.4. Função de denúncia nas situações que o exigirem  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 149

5.3.6. Presença da sociedade no Centro . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 150

5.3.6.1. Os Utentes. As Associações de Utentes e de Familiares  . . . . . . . . . . . . . . . . 150

5.3.6.2. Os trabalhadores  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151

5.3.6.3. Os benfeitores  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152

5.3.6.4. Os voluntários  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 153

5.3.6.5. A Igreja local  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 154

5.3.6.6. A Administração Pública  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 154

5.3.7. Avaliação . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 155

5.3.7.1. Atenção aos sinais dos tempos  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 156

5.3.7.2. Resposta às necessidades do homem e da sociedade  . . . . . . . . . . . . . . . . . 156

FORMAÇÃO, DOCÊNCIA E INVESTIGAÇÃO
6.1. Formação . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  161

6.1.1. Formação técnica, humana e carismática  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161

6.1.2. As Comissões de Ética como instrumento de formação . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 164

6.2. A Docência  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  167

6.2.1. A docência, uma constante na Ordem . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 167





C
ar

ta
 d

e 
Id

en
ti

d
ad

e 
d

a 
O

rd
em

 H
o

sp
it

al
ei

ra
 d

e 
S.

 J
o

ão
 d

e 
D

eu
s

Carta de  
Identidade
da Ordem Hospitaleira  
de S. João de Deus
A assistência aos doentes e necessitados 
segundo o estilo de S. João de Deus


